Anke Iman Bouzenita'y Aisha Wood Boulanouar”

La jerarquia de las necesidades humanas de Maslow: una critica
islamica

Resumen:

El modelo de la jerarquia de las necesidades se ha extendido a muchas disciplinas académicas.
El presente articulo presenta una breve descripcién del modelo, seguida de una sintesis de sus
principales criticas. En la literatura se cuestiona con frecuencia la validez empirica del
modelo, y ademis el etnocentrismo que implica. No obstante, los autores del presente articulo
otorgan especial atencién la ausencia en el modelo de Maslow de los aspectos espirituales de
la existencia humana. Luego, se exploran las razones de la comodificacién del modelo (esto
es, su ruptura con el contenido teérico original y su uso como una mercancia), asi por qué su
reformulacién posterior por parte del mismo Maslow no ha sida ampliamente popularizada.
Se otorga especial atencién a la aplicacién del modelo dentro del maérketing, el cual como
campo profesional ejemplifica de forma muy abarcativa la visién del mundo capitalista (sobre
todo en la publicidad, aunque también en la concepcién del individuo que supone).
Asimismo, el presente articulo describe la recepcién que el modelo de Maslow ha tenido en
los circulos académicos musulmanes. Se presenta una critica desde el Islam tanto a la
fundamentacién del modelo como a los usos que ha recibido. Se concluye en afirmar que los
intentos con miras a la armonizacién del modelo con los objetivos superiores (magdsid) de la
ley islimica Shari’ah, no hacen justicia a ninguno de las dos perspectivas.

Palabras clave: jerarquia de necesidades, Magasid al-Shariah, mirketing, Maslow,
espiritualidad.



El modelo de la jerarquia de las necesidades humanas fue desarrollado en la década de
los cincuenta del siglo XX en EE.UU. por Abraham Maslow, hijo de inmigrantes judios
ucranianos. Se ha generalizado y suele presentarse diddcticamente a alumnos de distintas
disciplinas en su forma simplificada mediante el esquema de una pirdmide. Tal como sefiala
Yang, la obra de Maslow Motivacién y personalidad, publicada por primera vez en 1954 “ha
sido una de las publicaciones mds citadas en los tltimos cuarenta y seis afios” (Yang, 2003).
Desde su publicacién, el modelo ha logrado amplia aceptacién y se ha establecido como
referencia tanto en la psicologia, como en la educacién, las ciencias econémicas, el marketing,
la administracién de empresas, la sociologia, la ciencia politica, como en otras varias
disciplinas. El modelo se ha popularizado y divulgado a la consciencia colectiva. Aunque
originalmente Yang se haya referido solamente a los EE.UU., no puede negarse que el
modelo ha dejado huella en la consciencia colectiva en todos aquellos lugares donde se ha
ensefiado en clase. Sin embargo, rara vez se ensefia de forma critica estimulando la discusién
acerca de sus posibles limitaciones.

A posteriori resulta imposible reconstruir si originalmente Maslow consideraba que su
modelo tenia validez universal, aplicable a cualquier cultura alrededor del mundo. Tedricos
recientes han sostenido que Maslow no pretendia que su modelo tuviese alcance universal
(Loh, Wrathall & Schapper, 2000). No obstante, Wahba y Bridwell (1976) han hecho notar
que “Maslow postulé (en sus propios trabajos) que las necesidades implicadas en su modelo
tenian un cardcter “mds universal” en todas las culturas que otros deseos superficiales o
conductas” (Wahba y Bridwell 1976: 213, citando a Maslow, 1970: 54). Sin embargo, el
modelo parece haber sido leido y recibido de tal manera. Tal como infiere Yang, “su énfasis
en la naturaleza instintiva de las necesidades bésicas deja (ficilmente) la impresién de que su
teoria es aplicable a nivel universal” (Yang, 2003: 171).

Como caso de estudio se ha seleccionado aqui al campo del marketing para
ejemplificar la comodificacién del modelo. Entendemos por comodificacién a la selecciéon de
ideas especificas del modelo, su representacién simbélica simplificada (a veces incluso sin
considerar su origen intelectual o raigambre social) y su traduccién a un estindar y/o
mercancia. El marketing resulta especialmente apropiado para tal propésito ya que el enfoque
de dicha disciplina se dirige fundamentalmente a promover la percepcién de un objeto, mds
que su sustancia; y ademds la reduccién de un objeto, idea o experiencia a “lo que vende” es
intrinseca al marketing. Luego, el presente articulo se propone reexaminar el modelo de
Maslow, su aplicacién, asi como su acogida en el mundo académico, en especial en los
circulos académicos musulmanes.

Una breve descripcion del modelo de Maslow

Maslow promovia una perspectiva “humanista” para el estudio de la humanidad,
rechazando la hegemonia en la ciencia de su tiempo (y también del nuestro) que es “libre de
valores, que proclama la neutralidad de valores, que rechaza valores” (Maslow, 1971: 4).
Siendo ateo, Maslow consideraba que el pensamiento cientifico de su época subestimaba la
experiencia subjetiva al reducirla a modelos provenientes de las ciencias naturales. La
complejidad y amplitud de la experiencia humana no eran comprendidas adecuadamente de



esta manera. Al desarrollar su teoria, Maslow consideré que la “punta de la pirdimide” debia
estar basada en aquellos individuos que son excepcionales para mostrarle a la humanidad su
potencial:

“La punta de la pirimide es donde transcurre toda la accién, donde se
zambullen los cromosomas, donde tienen lugar los procesos de crecimiento
mas vividos y activos. Lo que yo he hecho con mi técnica es seleccionar al
mejor espécimen, mds que presentar una muestra de toda la poblacion”

(Maslow, 1971: 5).

Maslow se propuso desarrollar una “psicologia a partir de la gente saludable mds que
de la gente enferma” (Maslow, 1982: 235). El esquema de la pirimide parece ser la
representacién mds popular del modelo de la jerarquia de las necesidades humanas. En el
vértice superior se ubica la excepcionalidad, ocupando y personificando el nivel de
“autorrealizacién”. No obstante, el propio Maslow nunca parece haber usado este esquema de
pirdmide.

El modelo de la “jerarquia de las necesidades” de Maslow ha resultado atractivo en
amplios sectores ya que “proporciona tanto una teoria acerca de las motivaciones humanas al
clasificar las necesidades basicas humanas dentro de un orden jerarquico, como una teoria en
la que se establece un nexo entre dichas motivaciones y la conducta general” (Wahba &

Bridwell, 1986: 213). Westwood ((1992) en Loh et al. (2000: 3)) sefiala que el modelo se basa

en tres postulados:

1. El postulado del déficit: si una necesidad no se encuentra satisfecha, genera tensién,
motivando acciones que se orientan a su satisfaccién. Este postulado asume que una
necesidad que ha sido satisfecha, ya no genera motivacién; y que las necesidades no
satisfechas predominan por sobre las demds (Maslow, 1970: 293).

2. El principio de prepotencia: las necesidades deben ser satisfechas siguiendo su orden
jerdrquico ascendente. Solamente una vez que los niveles inferiores han sido al menos
parcialmente satisfechos, las necesidades del préximo nivel superior pueden resultar

motivadoras (Maslow, 1982: 236).

3. El postulado de la progresién: primero deben satisfacerse las necesidades fisiolégicas
(tales como alimentacién, refugio y descanso) para que un individuo considere
necesidades que se encuentran ubicadas a niveles superiores en la jerarquia (Maslow,

1982: 236).

Ademds, el modelo separaba a las necesidades prolijamente en dos grupos: por un lado, las
necesidades “de crecimiento” (el éxito, la autorrealizacién); por otro, las “de déficit” (la
seguridad fisica, la seguridad moral) (Wahba y Bridwell, 1976). La paradoja de dicho modelo
radica en que Maslow mantuvo que en todos los niveles las necesidades son interdependientes
entre si (Maslow 1970: 97), al mismo tiempo que afirmaba que las necesidades son
prepotentes y progresivas. El modelo ha sido operacionalizado sin prestar atencién a tal
afirmacién acerca de su interdependencia. De forma similar, la reformulacién tedrica
posterior del modelo por parte del mismo Maslow —mucho menos prolija- tampoco ha sido

operacionalizada (Koltko-Rivera, 2006). Aun mis, Loh et al. (2000) han sefialado que “a



pesar de la abrumadora evidencia acerca de que la teoria intrinseca al modelo no se cumple; su
relevancia proviene no tanto de la viabilidad de la teoria, sino de la posibilidad de su uso y

aplicacién” (Loh et al., 2000: 21).

Las disciplinas ligadas al campo de los negocios —ciencias econémicas, administracién
de empresas, y a partir de ellas, marketing, finanzas, sistemas de informacién y similares- han
moldeado sus teorias y agendas de investigacién tomando como referencia a las ciencias duras.
Sin embargo, en algunas dreas del campo de los negocios —tales como la administracién de
empresas y el mdrketing-, ha sido mayor la influencia de las ciencias sociales, dada la
concentracién de personas en estas dreas (ya sea como empleados, duefios, clientes,
vendedores, o proveedores). En consecuencia, también se han buscado teorias y modelos en
la antropologia, la sociologia, las ciencias de la educacién y en especial en la psicologia.

En las disciplinas ligadas al campo de los negocios, el modelo de Maslow se sigue
ensefiando en libro de texto bdsicos en las carreras universitarias de grado. Como ejemplos
pueden citarse Principios de Mdrketing por Kotler (2015), publicado por primera vez in 1957 y
ahora ya en su 16° edicion; asi como Management (Robbins, 2013), ahora en su 12 edicion. El
modelo de Maslow se ha aplicado en especial a los siguientes temas: 1) la motivacién de
compra de los consumidores (por ejemplo, Guarin y Knorringa, 2014; Taormina y Gao,
2013); y 2) como modelo para incrementar la productividad de los empleados (por ejemplo,
Jerome, 2013; Ramprasad, 2013; Jarkas, Radosavljevic y Wuyi, 2014). El modelo apela al
“sentido comun” de las personas a la vez que resulta ficil de entender y explicar, sobre todo en
su formato de pirdimide que resulta atractiva a la vista.

Se puede observar la aplicacién del modelo en campanas publicitarias, que
frecuentemente potencian una “brecha de necesidades percibida”, para provocar la transaccién
de compra a partir de la tensién que se genera. El modelo también puede verse aplicado en las
asi llamadas inciativas de responsabilidad social empresaria, en las cuales los empleados
dedican media jornada laboral por mes para realizar trabajos voluntarios para la comunidad
(como por ejemplo, sesiones de lectura en escuelas, o realizar labores para individuos con
capacidades diferentes). Dichos programas presentan una doble ventaja para las empresas: por
un lado, resultan muy motivadores para los empleados, que sienten que estdn contribuyendo
al bienestar de la comunidad; por otro lado, desalientan la rotacién de personal ya que los
empleados se comprometen con los programas en los que participan (Korschun,
Bhattacharya, y Swain, 2014; Lee, Park y Lee, 2013). Asimismo, dichas actividades conllevan
un beneficio adicional para la empresa ya que establecen la imagen de que compromiso con la
comunidad y preocupacién por sus necesidades y demandas (Chomvilailuk y Butcher, 2013;
Smith, Read y Lépez-Rodriguez, 2010). Todo lo antedicho genera resultados y beneficios
(monetarios) (Shauki, 2011), de manera consistente con el objetivo empresarial general de
maximizar ganancias.

Diferentes criticas del modelo de Maslow

Se ha criticado el modelo de Maslow por su etnocentrismo, asi como por su
autocomplacencia en la etapa de la autorrealizacién. Maslow mismo encontré un defecto en
su conceptualizacién original acerca de ésta ultima etapa, y se dedicé a reformular de forma
significativa a su modelo de las motivaciones humanas.



No resulta dificil encontrar una variedad de tipos de criticas al modelo de Maslow en
la literatura. Por un lado, se ha criticado ampliamente su validez empirica. De hecho, Maslow
hizo una limitada cantidad de observaciones personales en base a su modelo (tal como el
mismo ha sefialado, s6lo tomé en consideracién la conducta ejemplar (Maslow, 1971)). Al
momento de la formulacién de su modelo, no se ha realizado ninguna investigacién empirica
que abarque los diversos estratos de la sociedad estadounidense’.

Por otro lado, la mayoria de las criticas conceptuales a la jerarquia de las necesidades
de Maslow y a su validez se han centrado en dos presupuestos del modelo: su etnocentrismo,
y basarse ticitamente en el individualismo “occidental” -en contraste a formas mds
colectivistas de organizacién social. Hofstede (1984: 389-398) critica el modelo por
etnocentrismo implicito (Loh, 2000). EI mismo Hofstede ha llevado a cabo investigaciones
acerca de valores “universales”, encontrando factores que subrayan de forma diferente segtn la
cultura el individualismo versus colectivismo, masculinidad versus femineidad, una gran o
poca concentracién de poder, diversos grados en los que se evita la incertidumbre, asi como
orientaciones de largo o corto plazo (Gambrel, 2003: 144). Maslow se bas6 en observaciones
acerca su entorno mds inmediato, formulé su modelo basindose en la sociedad en gran
medida individualista de los EE.UU. en la década de los cincuenta. No tomé en
consideracién sociedades mas colectivistas (como las culturas del Lejano y Mediano Oriente),
ni tampoco el impacto que el colectivismo y la identidad colectiva tienen sobre la jerarquia de
necesidades. Edwin C. Nevis (1983), psicélogo estadounidense y profesor de Psicologia
Organizacional en Shanghai, sefialé6 que el modelo no era aplicable en el contexto chino y
desarroll6 su propio modelo: la jerarquia de las necesidades de Nevis. Nevis postulé que las
jerarquias de necesidades de diferentes culturas pueden clasificarse considerando las
dimensiones individualismo/colectivismo, asi como ego/social (Loh et al., 2000: 9). No
obstante, de forma similar a Maslow, Nevis nunca basé su teoria en datos empiricos (Loh et
al., 2000). Nevis no sometié a prueba su modelo de la jerarquia de las necesidades con un
estudio de la poblacién china.

Gambrel y Cianci (2003) examinan las limitaciones del modelo de Maslow basado en
supuestos de la cultura occidental. Aplicando su modelo teérico acerca de la motivacién a la
administracién de empresas internacional, lo han contrastado con las necesidades especificas
que presenta una cultura mds colectivista como lo es la cultura china. Los autores hacen notar
que las tres teorias mas conocidas —el modelo de la jerarquia de las necesidades de Maslow, la
teoria de los dos factores de Herzberg, asi como la teoria de los tres factores de McClelland-
han sido todas desarrolladas por tedricos estadounidenses. Dichos tedricos se basaron
solamente individuos estadounidenses como sujetos de estudio (Gambrel y Cianci, 2003). Por
consiguiente, el problema de la generalizacién universal resulta bastante comun. Tal enfoque
en la investigacién de diferentes culturas permanece como un problema que se ha extendido
hasta el dia de hoy, dado que tal como nota Smith “la investigacién en si misma es una
intervencién poderosa, que tradicionalmente ha beneficiado al investigador y la base de
conocimiento del grupo dominante en la sociedad” (Smith, 1999: 176). Segun Cofer y
Appley (1964), la contraposicién entre las necesidades de crecimiento y las necesidades de
déficit resulta caracteristica del enfoque de muchos prominentes psicélogos que construyeron
teoria, tales como Rogers, Allport y Fromm, ademads del propio Maslow (Wahba y Bridwell,
1976: 236).



Resulta de esperar que resulte relevante someter a prueba el enfoque individualista de
Maslow a la visién colectivista del mundo del Lejano Oriente (China), considerando los
esfuerzos por crear nuevos modelos aplicables a las relaciones econémicas entre “Occidente”

(en particular, los EE.UU.) y “Oriente” (China) (Loh et al., 2000).

A partir de esta critica, se han desarrollado modelos mds refinados. Yang (2003)
critica al modelo de Maslow en relacién a su “unidimensionalidad jerarquizada” y su “validez
transcultural”, que da lugar al desarrollo de lo que el denomina como “modelo doble Y de las
necesidades basicas humanas”. Yang se esfuerza por ordenar a las necesidades humanas en
términos de su relativo poder dentro de un modelo no linear, y diferencia entre necesidades
colectivistas e individualistas. Resulta interesante observar que la critica del modelo de
Maslow que mds atencién ha recibido es la que mis éxito promete en el campo de los
negocios internacionales (en especial, en la administracién de empresas y el mdrketing),
mientras que la consideracién de la veracidad o falsedad no resulta ser un gran motivo de

debate.

La comodificacién del modelo y la reformulacién posterior de Maslow

Koltko-Rivera otorga amplia consideracién al modelo mas tardio de Maslow acerca de
la jerarquia de las necesidades humanas, el cual establece que la “autotrascendencia es un paso
posterior a la autorrealizacién” (2006: 302). El autor menciona un nimero importante de
consecuencias que siguen a partir de esta reformulacién del modelo, tanto para la teoria como
para la investigacién: la integracién de la espiritualidad a la corriente principal de la
psicologia, y un enfoque mds multicultural para la teoria psicolégica (ibid.). Kolto-Rivera
describe al “tipico modelo de la jerarquia de las necesidades de los libros de texto” como
“seriamente impreciso con respecto a la reformulacién posterior de Maslow de su teoria”

(Koltko-Rivera, 2006: 302).

“El segundo modelo otorga al nivel transpersonal la forma mds elevada de
desarrollo, en el cual se trasciende al se/ffego y a sus necesidades. Esto
representa un giro monumental en la conceptualizacién de la personalidad
humana y su desarrollo... Al nivel de la autotrascendencia, las necesidades
individuales se dejan de lado, en gran medida, en pos del servicio hacia otros
y a una fuerza superior o causa que se concibe como externa al se/f personal”

(Koltko-Rivera, 2006: 306-307).

El articulo de Koltko-Rivera resulta interesante en dos aspectos. Primero, en lo que
concierne a la reformulacién del modelo por parte del mismo Maslow y la descripcién de las
razones por las cuales nunca logré la apreciacién que merece. Maslow postulé su redefinicién
en una serie de conferencias magistrales que otorgé a partir de 1967, y en la publicacién de La
amplitud de la naturaleza humana en 1971. Segundo, en lo respectivo a la exposicién de la
metodologia de la psicologia (humanista), la cual se haya implicita en la estructura de la
psicologia moderna, y su falta de reconocimiento de la dimensién espiritual de la vida
humana.

Koltko-Rivera sefiala que la idea errénea acerca de la reformulacién del modelo de
Maslow es tan persistente que “en casi ningtn libro de texto que incluya a la teoria de Maslow



se encuentra siquiera una mencién de la autotrascendencia como una motivacién por si
misma, diferente de la autorrealizacién” (Koltko-Rivera, 2006: 307). Existen varias razones
para ello: Maslow tuvo pocas oportunidades para publicitar la redefincién de su modelo
(Koltko-Rivera, 2006: 308), la dificultad para acceder al material (i47d.), razones intrinsecas a
la psicologia como ciencia y su renuencia a dar crédito al rol de la dimensién espiritual en la
vida de las personas asi como su tendencia a “estigmatizar a los investigadores serios de la
religién” (Koltko-Rivera, 2006: 309). Quizds sea por éstas razones que Maslow ha agregado
a su modelo un nivel superior al de la autorealizacién: el nivel de autotrascendencia con
componente religioso “con mucho mads significado personal y efectividad que el establecido
por las idolatrias por las cuales se hacen pasar las religiones establecidas” (Maslow, 1982).
Como parte de la reformulacién de su teoria, Maslow propuso que una vez que un individuo
logra la autorrealizacién, pasa a otorgar mayor importancia a la autorrealizacién una vez que
dicha necesidad ha sido gratificada (Wahba y Bridwell, 1976). Lo antedicho contrasta con la

dindmica del principio de déficit.

En relacién al segundo aspecto, el diario personal de Maslow revela que las fuentes
para el modelo fueron una limitada experiencia personal y la observacién de un nimero
reducido de conductas humanas, como por ejemplo considerar a presidentes estadounidenses
como casos de estudio para su conceptualizacién de personas autorrealizadas. En la etapa mas
tardia de su vida (1967), Maslow sufrié un infarto casi fatal, y quizds haya sido la experiencia
trascendental que supuso tal acontecimiento lo que le haya mostrado de manera muy dréastica
las limitaciones de la existencia humana. Las notas en su diario personal que siguen a
continuacién de su infarto consideran a su motivacién para el trabajo como “determinada
(inconscientemente) por pasién judia por la ética, el utopismo, el mesianismo, el profetismo.
Mi filosofia de la ciencia se encuentra cargada de valores y podria denominarse judia — al
menos segin mi propia definicién. Sin lugar a dudas, no era consciente de eso en aquél

entonces” (Maslow, 1982: 233).

Maslow opina que la autorrealizacién rara vez ocurre. Dicha opinién puede suscitar
criticas sobre el costado materialista del “suefio americano”:

“Hay tan poco amor dentro de la familia estadounidense. ;Se debe ésto a que
la familia de sangre se ha achicado (¢en vez de familia extendida?, ¢la
frustracién de la pertenencia? ¢Del clan? ;Del oasis en un mundo
desagradable?)? Raramente he visto un matrimonio y una familia feliz. ;Qué
le ha hecho ésto a los ninos? Sin esperanzas. No solamente en las
instituciones sociales, sino también en el objetivo supremo: la prosperidad
misma. Desear un auto o una casa y ain ser miserable - golpeado por las
insuficiencias del materialismo. El materialismo es una filosofia maravillosa
y funciona de manera brillante. Ha inspirado revoluciones y la gente ha
estado dispuesta a morir por ella, hasta el momento en que uno adquiere
riquezas y prosperidad, y entonces se es tan miserable como antes — o ain

mds” (Maslow, 1982: 221).

La preocupacién de Maslow por el inesperado vacio que conlleva el materialismo
también ha sido objeto de interés en la literatura académica (Solomon, Greenber y
Pyszczynski, 2004), especialmente dentro de la psicologia y literatura del campo de los
negocios. No obstante, los intentos por resolver dicha falta de satisfaccién han sido en gran



medida inutiles. Algunos autores han sugerido que para aumentar la felicidad se “salga mds a
la naturaleza” (Nisbet, Zelenski y Murphy, 2011) o “hacer mas voluntariado” (Borgonovi,
2008; Lui y Aaker, 2008).

El mérketing se ha dedicado a ésta tema de forma intensiva a través del lente de una
de sus teorias fundamentales — la tesis de la globalizacién (Levitt, 1983). La tesis postula que
a medida que los individuos se enriquecen y van mads alld de la satisfaccién de sus necesidades
basicas, aumentan su consumo de “productos globales” o “marcas globales”. El gasto de los
nuevos ingresos disponibles en tal tipo de bienes representa la convergencia de simbolos, y
por lo tanto de valores — valores occidentales; mis especificamente, valores estadounidenses
(De Mooij, 2009). La prediccién acerca de que el secularismo va a ser cada vez mis
ampliamente adoptado alrededor del mundo es inherente a tal teorizacién acerca de la
convergencia universal de los valores occidentales. De hecho, ésta es una premisa explicita del
Estudio Mundial de Valores (World Values Survey) de Inglehart, uno de los estudios sobre

valores con recoleccién de datos mds extensa en el mundo (Hossli, 2007).

“Estamos pereciendo por la falta de espiritualidad. Las metapatologias, los
trastornos de valores. No podemos soportar ser pobres, o tener capacidades
diferentes, o ser seres humanos malvados, o cobardes complejos de Jonis.
Debemos gustarnos a nosotros mismos. Sin embargo, ésto nunca puede
lograrse de una vez y por todas — se debe seguir deviniendo y creciendo. Se
debe continuar ganindolo y mereciéndolo. Es terrible ser un bastardo; es
terrible no ser amado; es terrible sentirse avaro, culpable, avergonzado,

abochornado” (Maslow, 1982: 62).

A pesar de sus menciones explicitas acerca de la espiritualidad, Maslow sin lugar a
dudas era consciente de que no serian tomadas en cuenta dentro del ambiente académico. De
hecho, la marginalizacién de las cosmovisiones religiosas o espirituales en las ciencias sociales
de Occidente es intrinseca a su sesgo epistemolégico subyacente (Habib, 1993). La adopcién
de una perspectiva espiritual, o incluso una perspectiva que incorpore lo espiritual en mayor
medida que la presente, en las ciencias occidentales socavaria la “ciencia racional’, la
objetividad en la investigacién, y no se ajustaria a las necesidades del modelo social
(capitalista).

Maslow considera que la “espirtualidad” no ha sido estudiada con ningtn real esfuerzo
en la literatura académica. Habib (1993) considera que ello se debe al sesgo epistemoldgico de
las ciencias occidentales que conciben a la religién y a la espiritualidad como “acientificas” o
inconsistentes con el pensamiento humanista. Sin dudas, el mdrketing ha fomentado tal
miopia que se repite dentro las ciencias sociales, a partir de la adopcién temprana e
incuestionada de la “tesis acerca de la globalizacién” etnocéntrica (Levitt, 1983). De Mooij
(2009) considera que lo antedicho se explica a partir de un etnocentrismo muy
profundamente arraigado, tanto en los paises de origen como en los paises a los cuales se
exportan los sistemas en cuestién. Esto lleva a la replicacién en curso de las mismas ideas,
basadas en los mismos marcos de referencia, e implicando los mismos sesgos (véase también

Mukherji y Sengupta, 2004).

La secularizacién anticipada por Inglehart y otros no ha tenido lugar, no obstante lo
cual el compromiso con la visién occidental de la humanidad persiste. Dicha visién forma



parte inherente del sesgo que subyace al modelo original de Maslow. Por lo tanto, cualquier
reformulacién del modelo de Maslow a partir de las mismas premisas no puede resultar
exitosa, ya que sus fundamentos son defectuosos.

Maslow en el madrketing: un caso de estudio

El mirketing como disciplina es un caso de estudio ideal para ilustrar el modelo de
Maslow. El mérketing (tal como se practica en las sociedades actuales) no solamente es un
producto del sistema econémico capitalista, sino que también posee una larga fascinacién con
el modelo de la jerarquia de las necesidades.

Como se ha mencionado anteriormente, el modelo de Maslow se ha adoptado en las
ciencias comerciales y escuelas de negocios, y es un concepto bdsico que se ensefia en los
cursos introductorios de marketing a nivel universitario (véase Kotler, por ejemplo). Cuando
es considerado como un tema relativo a la conducta del consumidor, la jerarquia de Maslow le
muestra a los alumnos cémo las personas estin motivadas en sus conductas por satisfacer
necesidades, y cémo pueden avanzar sélo una vez que las necesidades en los niveles inferiores
del modelo se hayan satisfecho. Por otra parte, en los cursos de publicidad y promociones, se
utiliza el modelo de Maslow para mostrar que las personas actian una vez que perciben una
brecha entre su estado actual y su estado ideal, y lo hacen para volver a lograr el equilibrio en
sus vidas.

El marketing en cuanto disciplina es orgdnicamente occidental, una extensién de las
ciencias econémicas desarrollada en las escuelas de negocios en los Estados Unidos en la
década de los sesenta del siglo XX. En cuanto tal —esto es, considerando tanto el momento
histérico y el lugar que sirven de contexto a su origen-, el marketing es un producto del
capitalismo occidental secular e individualista, y en consecuencia, opera naturalmente sobre el
supuesto de la maximizacién de la ganancia (Ali, al-Ali y al-Owaihan, 2013; Saced, Ahmed y
Mukhtar, 2001).

Las empresas que se fundan dentro de éste contexto se orientan solamente al objetivo
de crear ganancias para los accionistas, y puede decirse que no obedecen a obligaciones éticas
mis alld de las que establecen lo que es legal, de acuerdo a un sistema de ley civil (Alserhan,
2012). El capitalismo en si mismo cuestiona que caracteristicas de la humanidad sean
creaciones nobles. “La propia esencia de la humanidad se vincula con la cantidad de objetos
que los humanos pueden producir, el nivel de desarrollo tecnoldgico que pueden alcanzar, y el
grado en el que pueden lograr modernizar sus productos de consumo. Por lo tanto, el rol del
individuo se orienta a un mayor consumo y un estindar mas alto de vida” (Habib, 1993: 134).

El marketing es un engranaje establecido sobre el supuesto de la superioridad del
modelo capitalista, y se encuentra embebido en tal sesgo. El mdrketing trata sobre las
percepciones; en contraposicion a las realidades. Aunque Maslow no haya diferenciado entre
necesidades y deseos (Sheth y Mittal, 2004), resulta ser un salto inferencial muy corto entre
“necesidades” (es decir, aquéllas que Maslow definié como necesidades primarias de déficit) y
“deseos” (es decir, todos aquellos deseos o bienes que se ubican en los niveles superiores que
siguen al inferior: la motivacién de crecimiento). La ampliacién de la categoria conceptual de
“necesidades” para incluir en élla a los deseos percibidos resulta muy beneficiosa para las



empresas ya que fomenta el incremento de tanto el nimero de transacciones de compra, como
las compras reiteradas. En consecuencia, atraer consumidores tan jévenes como sea posible al
ciclo de consumo maximiza el valor del tiempo de vida del cliente (es decir, el nimero de
transacciones de compra realizadas a lo largo de una vida). Posicionar a los productos en las
mentes de los consumidores como dotados de caracteristicas humanas u amistosas —tal como
lo hace el branding de productos- permite que los consumidores sientan que establecen
relaciones con los productos mismos — sustitutos para lo que Maslow denominé como
necesidades de nivel superior (la afiliacién, el reconocimiento, etc.).

El modelo de Maslow ha sido usado extensamente dentro el mdrketing para
movilizar la percepcién de necesidades no satistechas en el consumidor y sus deseos, y
precipitarlos en conductas de compra. De hecho, el modelo se ha generalizado tanto incluso a
pesar de la falta de evidencia acerca de su eficacia, que se ha escrito un articulo dentro del
miérketing acerca de este tema (Soper, Milford y Rosenthal, 1995). El famoso economista
Keynes (1931) ha sefialado que “las necesidades del ser humano pueden parecer ser insaciables
(1931: 365)%. No obstante lo cual, Keynes las clasificé en dos tipos: las necesidades absolutas
(relacionadas al yo), y las necesidades relativas (la situacién de una persona comparada a la de
otras personas).

La presentacién didactica del modelo de Maslow a estudiantes de escuelas de negocios
resulta en muy poco cuestionamiento critico. E1 modelo sirve a los objetivos de entrenamiento
de capacitacién de la fuerza laboral en buenos “ciudadanos” para la economia capitalista
(Habib, 1993). Lo antedicho ocurre a pesar de que el modelo —como tantos otros- es
intrinsecamente erréneo ya que deja fuera de su esquema a los aspectos espirituales de la vida
humana. En realidad, para reconocer que la humanidad es mds que meras “unidades de
consumo”, el modelo deberia invertirse completamente: la autotrascendencia seria el paso
inicial, aquél que define el propésito. Tal estadio se encontraria ain antes que comer, beber, y
buscar refugio. No obstante, el objetivo es aumentar la velocidad y tasa de consumo. Esta
explotacién unidimensional de las personas que ha sido propulsada por la propagacién de una
visién unidimensional de los seres humanos, es perjudicial tanto para las sociedades como
para los individuos. Es nociva tanto para el desarrollo social como para el desarrollo de las
précticas comerciales y la ética empresarial (Boulanouar y Boulanouar, 2013).

Acogida del modelo de Maslow en los circulos académicos musulmanes

En la seccién que sigue a continuacién, se expondra una visién de conjunto acerca de
cémo ha sido recibido el modelo de Maslow entre los académicos musulmanes. Las
reacciones han variado desde lecturas positivas y acriticas, pasando por aquéllas que intentan
armonizar los diferentes enfoques, hasta las que son criticas.

Ali (1995) no critica el modelo de Maslow en si mismo, pero si discute el enfoque
humanista sobre el que el modelo se basa, considerado como parte de una tercera corriente
(ademids del psicologia y el conductismo). Ali considera que la psicologia humanista es una
respuesta a las limitaciones (que califica como “la deshumanizacién en masa” (Ali, 1995: 55))
de los modelos anteriores, es decir del psicoanilisis y el conductismo. La psicologia humanista
le otorga una mayor importancia al ser humano colocdndolo en el centro de su andlisis. “Los
seres humanos tienen una capacidad ilimitada para el crecimiento y la mejora personal; para

10



decirlo en pocas palabras, el hombre es su propio dios. Como consecuencia, el objetivo del
humanista es dedicar tiempo y esfuerzo para lograr la explicacién de qué es capaz de hacer un
individuo, mds que a dialogar acerca de quién es él o ella” (ibid.). Ali logra identificar
correctamente el potencial de éste enfoque psicolégico para la comodificacién:

“El enfoque humanista en la psicologia significé para muchos de sus
adherentes la adopcién de un humanismo secular y el rechazo de Dios, al
mismo tiempo que supuso un compromiso absoluto con el concepto del se/f:
La libertad es la fuerza propulsora que moviliza la accién humana, siendo el
objetivo ultimo de la vida la auto-estima y la auzo-realizacion’. Este modelo
del individuo vio potenciado su auge por el hecho de que las economias de
las naciones industrializadas comenzaron a necesitar consumidores.” (i47d.).

Considerando que la popularizacién del modelo y su inclusién en tantos programas de
materias y planes de estudio distintos, era de esperar que la teoria de Maslow haya llamado la
atencién dentro del enfoque de la islamizacién de las ciencias sociales y suscitado sus criticas.

Ibrahim Ragab en su articulo “El compromiso creativo de las ciencias sociales
modernas: un componente importante del esfuerzo de la islamizacién”, publicado en 1997,
analiza la versién mds tardia de la “teoria de la meta motivacién” de Maslow. Ragab considera
que dicha teoria es un caso excepcional en el que “se describen con enunciados formales
aquello que aparece muy claramente, considerado desde cualquier punto de vista, como la
dimensién espiritual de la mayoria de la ensefianzas religiosas” (Ragab, 1997: 44). Audn
estando limitado por “los tabues culturales de la comunidad cientifica en la que se
desenvuelve” (i6id.)?, Maslow incluye términos religiosos. No obstante, Ragab critica su
enfoque por postular el enraizamiento de la “vida espiritual” en la naturaleza biolégica de las
especies, como una animalidad superior (i67d.). Ragab sefala: “E1 (Maslow) impone de esta
forma al lector su propia negacién de todo aquello es de naturaleza supra-natural sin
acompafiarlas de justificacién ni fundamentos. Maslow solamente nos ofrece premisas a éste
particular respecto, sin siquiera intentar someterlas a prueba” (ib7d.).

Khaidzir, Anwar y Hamsan (2011) subrayan que el modelo de Maslow es un ejemplo

del egocentrismo implicito en la psicologia humanista. Dichos autores concluyen:

“Maslow crefa que cualquier inteligencia humana tenia el potencial de lograr
la autorrealizacién. No obstante, si no se satisfacen las necesidades en el
nivel mds bdasico, entonces como consecuencia sigue una falla letal que
impide la posibilidad de alcanzar el potencial humano. Sin embargo, el
interrogante que surge es: spuede un individuo inteligente que no tiene sus
necesidades basicas satisfechas luchar para vencer al sistema? ;Cudles son las
cosas que no pueden ser provistas por la necesidad basica de la inteligencia?”

(Khaidzir, Anwar y Hamsan, 2011: 200).

En su articulo “La innovacién de la naturaleza humana en el Islam”, Shadiya
Baqutayan critica la ausencia del aspecto espiritual en las representaciones occidentales de la

' N. del T': subrayado en el original “se/f~esteem and se/f~actualization”.

11



naturaleza humana, sefialando que Freud, Maslow y Marx consideran al “ser humano como
un animal que evoluciona” (Baqutayan, 2012: 172).

Otros autores han intentado relacionar el modelo de Maslow con las pautas magasid,
los objetivos superiores de la ley islimica Shari’ah. Muchos autores coinciden en el intento
pragmdtico de unir el modelo comodificado de Maslow con el modelo comodificado del
magqasid, pero dichos intentos no examinan la relacién de cada uno con la visién del mundo
general a la que pertenece.

Como ejemplo se puede citar al articulo de Zakaria y Abdul Malek (2014), cuyo titulo
es “La eficiencia distributiva del Zakadh en el Programa de Asistencia Empresarial Ansaf - la
integracién de las necesidades tal como son estipuladas en Magaisid Shariah con la jerarquia
de las necesidades de Maslow”. Los autores proponer reconciliar en un mismo esquema el
tipo de beneficencia fomentada dentro del Islam —zakdh- con el modelo de la jerarquia de las
necesidades de Maslow, y a su vez a ambos con la teoria de los objetivos superiores de la Ley
Islimica (a las cuales se refieren como “necesidades”). Citando a Rosbi y Sanep, los autores
establecen una equivalencia entre el concepto de autorrealizacién de Maslow con el de la
religién. Asimismo, los autores adoptan ticitamente la diferencia en el grado de importancia
que se le otorga respectivamente al concepto Maslowiano de autorrealizacién (el menor grado
de importancia) y el de “religién” como “necesidad” (con el mayor grado de importancia). Los
autores no se proponen resolver la cuestién de la necesidad de incorporar al modelo de
Maslow dentro de su esquema de distribucién de la riqueza zakaih.

Alias y Samsudin (2005) presentan un enfoque mds critico. Los autores sefialan que el
modelo de la jerarquia de las necesidades de Maslow resulta inadecuado para explicar, por
ejemplo, la motivacién de la conducta de los Compaiieros del Profeta que “dejaron de lado
sus necesidades fisioldgicas (la vida) para llevar a cabo sus necesidades de autorrealizacién
(jihad)” (Alias y Samsudin, 2005: 13). Los autores consideran que el modelo de Maslow es
relevante, pero le dan preferencia a los principios del Magasid Shari'ah para explicar esta otra
forma de jerarquizar a las necesidades: “De forma consistente con la ensefanzas de ‘agidabh,
ibadah, y ‘akhlag en Meca y Medina, los Sahabahs (Companeros del Profeta) priorizaron
naturalmente la religién por sobre la vida, siendo ésta la priorizacién correcta para los
musulmanes” (Alias y Samsudin, 2005: 13-14). Resulta interesante notar que los autores
establecen correspondencias entre magasid y las necesidades, mds que con los objetivos,
agregando que “Una obvia diferencia entre magasid al-shar’iyyah y la teoria de Maslow en
términos de contenido es la incorporacién de la religién considerada como una necesidad

basica” (Alias y Samsudin, 2005: 10).

En su explicacién de las dimensiones de magdisid, Auda (2008) presenta una
observacién similar:

“A mi entender, los niveles de necesidad evocan al modelo de Abraham
Maslow de la jerarquia de los objetivos humanos (mds que divinos), o
“objetivos bésicos”, a la cual el autor llamo la “jerarquia de las necesidades”.
Su modelo fue desarrollado en el siglo XX. Segin Maslow, las necesidades
humanas varfan desde las necesidades fisiol6gicas bésicas y la seguridad,
pasando por la afiliacién y el reconocimiento, hasta llegar finalmente a la
“autorrealizacién”. En 1943, Maslow establecié que existian cinco niveles

12



para dichas necesidades. Luego en 1970, reexaminé su modelo y concluyé
que hay siete niveles de necesidades en un orden jerirquico. Es interesante
notar la similitud entre la teoria de Al-Shatibi y la de Maslow en términos
de una serie de niveles ordenados jerirquicamente en las cuales se ubican los
objetivos. Aun mds, la segunda versién revisada de la teoria de Maslow
revela otra interesante similitud con las teorias isldmicas acerca de los
“objetivos”: la capacidad para evolucionar” (Auda, 2008: 8).

Desafortunadamente, tal enunciado acerca de la similitud entre ambas teorias no esta
acompafiado de ningun intento sustancial de identificar las diferentes visiones del mundo que
cada teoria supone, ni tampoco su desentrafiar su terminologia. El magasid o los objetivos
(superiores) del Shari'ah son los que definen los valores terrenales o resultados; los cuales se
concretan por la implementacién y seguimiento de las reglas juridicas islimicas en su
totalidad. A partir del andlisis de una serie de principios y reglas juridicas, la literatura erudita
sobre magasid ha inferido que algunos objetivos se logran mediante la implementacién de
ciertas reglas juridicas — como por ejemplo, la proteccion de a/-din (el estilo de vida isldmico),
la vida, el intelecto, la descendencia y la riqueza. La observancia de estos objetivos puede
tener un rol en el ijtibid, la deduccién de reglas juridicas, asi como resultar en la formulacién
de interrogantes acerca de la prioridad de acciones especificas. Por otra parte, las necesidades
consideradas aqui son mas bien fisicas, innatas o pre-reflexivas. Las necesidades se ubican al
principio del esquema de la accién (que representa la motivacién de la conducta); y no son el
resultado de una accién. Ademds, la motivacién de un individuo musulmin para realizar
cualquier actividad es seguir los mandamientos del Creador y lograr su aprobacién; siendo
irrelevante si los objetivos de la accién se logran o incluso si el individuo es consciente acerca
de tales objetivos en primer lugar. Parece ser que en este punto convergen tanto la
comodificacién del modelo Maslowiano como la del magasid.

Encontrando una solucién equilibrada: la jerarquia de las necesidades de Maslow desde un
punto de vista islimico

El Islam es una forma de vida. La Shari'ah es la que le da vida. EI Islam reconoce las
diferentes necesidades e instintos humanos, desde el instinto de supervivencia hasta el de la
procreacién, asi como también el instinto de devocién religiosa. El Islam no niega o
desatiende a ninguno de estos instintos y necesidades; sino que le ensefia al ser humano a
canalizarlos mediante la observancia de los principios isldmicos para su propio beneficio
individual mundano y también extra-mundano, asi como para el de la sociedad en su
conjunto. El estilo de vida isldmico no exige ni aprueba la supresién de ninguno de estos
instintos a expensas de otros.

El requerimiento de realizar actos de devocién, rezo y ayuno no trasgrede las
capacidades humanas, ni impide al individuo proseguir su educacién, oficio o tener una vida
familiar plena. Esta es la razén por la que en el sistema islimico no hay celibato. La Sunnak
del Profeta evoca el logro de este equilibrio. Al-Bukhari presenta el siguiente relato acerca del

un hadiz (badith) del Profeta S.A.W.% acerca de la autoridad de Anas ibn Malik: “Tres

2N. del T.: S.A.W. es la abreviacion para la frase en drabe “sallallabu alayhi wa salaam”, que significa «Que la bendicién y la
paz de Allhd sean con él». Los musulmanes acompafian cada mencién del Profeta con esta frase como muestra de respeto.

13



personas vinieron a las habitaciones de las esposas del Profeta (S.A.W.) y les preguntaron
acerca de su culto. Cuando fueron informados acerca de €l, dijeron: “;Quienes somos nosotros
en comparacion al Profeta (S.A.W.). Todos sus pecados anteriores e incluso aquellos que ain
no ha cometido ya han sido perdonados.” Uno de ellos dijo: “Voy a rezar toda la noche”, otro
dijo: “Voy a ayunar todos los dias y no voy a romper mi ayuno”, y el ultimo dijo: “Me voy a
] y a ayu y y P yu y ) y
mantener lejos de las mujeres y nunca contraeré matrimonio”. El Profeta (S.A.W.) se acercé a
ellos y les dijo: “sQué han dicho? Yo soy, por Allah, el mds humilde y el que mds teme a
Allah entre todos los hombres, pero yo ayuno y luego rompo mi ayuno, rezo y duermo, y
contraigo matrimonio con mujeres. Cualquier persona que se aleje de mi Sunnah no proviene

de mi” (Al-Bukhari, 1949: 4476).

En un hadiz (hadith) mis largo, el Profeta le ha dice a su Compaiiero Abu al-Darda”:
“T'u cuerpo tiene derecho sobre ti, y el Sefior tiene derecho sobre ti, y tu familia tiene derecho
sobre ti; asique ayuna y rompe tu ayuno, y reza y reinete con tu familia, y dale a cada uno su

derecho (al-‘Asqalani, 209: 4903).

Un hadiz (hadith) del Profeta establece que el Islam esti en la naturaleza humana
(fitrah) de cada persona al momento en que nace. Solamente por obra de sus padres es
convertido al cristianismo, judaismo o zoroastrismo (al-Nawawi, 158: 2658). A partir de
dicha premisa, se sigue que la naturaleza huma es esencialmente la misma en todas partes, y
que élla posee una necesidad espiritual muy fuerte. Un descuido de esta necesidad, tal como
es frecuente en las culturas seculares (occidentales), o su completa prohibicién (tal como
sucedia en el caso de los paises comunistas), lleva a un desequilibrio. De igual forma,
establecer la religién como tnico foco también llevaria a un desequilibrio, tal como se observa
en el caso de algunos cultos.

El Islam permite y fomenta el comercio, la vida profesional, las actividades
econémicas. Al mismo tiempo, establece claras pautas de conducta para regular a las mismas.
El esfuerzo y trabajo por obtener el ingreso diario (falab al-rizg) es un medio para un fin, no
es la meta fundamental en la vida. El siguiente hadiz (badizh) acerca del deseo humano de
posesion, demuestra que es parte de la naturaleza humana nunca estar satisfechos en lo que se
refiere a las posesiones materiales. Por lo tanto, éste deseo no debe convertirse en el principal
propésito de nuestra vida, ya que su logro es imposible por definicién.

“Si el hijo de Adam fuese duefio de dos valles llenos de posesiones, entonces
desearia tener un tercer valle. Solamente el polvo va a llenar (por tltima vez)
el estémago del hijo de Adam, y Allah perdona a aquellos que desean” (al-
Nawawi, 113: 1048).

El capitalismo moviliza esta disposicién innata de los seres humanos al hacerle creer a
las personas logrardn la felicidad al adquirir posesiones materiales y deleites, perpetuando
hasta la eternidad el ciclo entre la demanda y la oferta. Como resultado, los individuos se ven
arrojados a un abismo de infelicidad que nunca acaba, el cual a su vez se ofrece ser paliado sin
s « . » z.
éxito por otras “alternativas” que ofrece el mercado. De esta manera se perpetua el circulo de
la comodificacién.

Los aspectos espirituales de la vida humana no estin reservados solamente para
aquellos que han logrado satisfacer sus necesidades bdsicas. La experiencia islimica evoca la

14



actualizacién del vinculo con el Creador con anterioridad (y durante) la satisfaccién de dichas
necesidades, a través de la evaluacién de cualquier accién de acuerdo a los cinco valores de la
regla juridica islimica*. A modo de ejemplo, lo antedicho se logra mediante la reflexién acerca
de la permisibilidad de la comida que se estd por consumir, o la forma da acceder a la compra
de un automévil, etc. Asimismo, se supone que un individuo musulmin debe invocar el
nombre de Allah recitando el basmalah cada vez que inicia una accién. Esta férmula actualiza
en el presente el vinculo con el Creador en cualquier momento de la vida. Finalmente,
cualquier situacién que involucre la falta de satisfaccién de las llamadas “necesidades basicas”
da lugar a una reflexién mds profunda en la que se invoca al nombre del Creador en una
suplica (duw'a, salat al-hijah, etc.). Dichas situaciones llevan a la reflexién espiritual e
intelectual, son situaciones de crecimiento personal y pruebas de la perseverancia individual.
Resolver y pasar estas pruebas lleva a la felicidad. La experiencia en alto grado espiritual del
ayuno en el mes de Ramaddn, que los musulmanes practican cada ano, promueve la
realizacién personal tan sélo porque la necesidad basica de la comida no es satistecha entre el
amanecer y el atardecer.

Los conceptos mds fundamentales del Islam expresan el dogma de que los conceptos
espirituales permean la totalidad de la vida, tanto a las acciones como a los procesos de toma
de decisiones del individuo y de la comunidad. Lo antedicho se aplica a conceptos islimicos
fundamentales como %4ddah (la adoracién a Allah), rizg (las provisiones o sustento dadas por
Allah) (S.W.T??), tawakkul (encomendarse a Allah) y la creencia en gada y gadar (el destino y
la predestinacién). Por lo tanto, la autorrealizacién se extiende a todos los aspectos de la
existencia humana.

En sintesis, la idea islimica de la autotrascendencia es inherente a todos los aspectos
de la vida humana al establecer el vinculo con el Creador. El sistema capitalista promueve la
idea (empiricamente falsa) de que la felicidad yace en la pura acumulacién de riquezas y
placeres fisicos de todo tipo. Dado que es parte de la naturaleza humana nunca permanecer
satisfecho con las posesiones materiales, el ser humano nunca es capaz de lograr alcanzar la
telicidad de tal forma. Por consiguiente, el individuo cae en un perpetuo ciclo de consumo; en
un desequilibrio espiritual, mental y fisico tanto a nivel individual como al nivel social e
internacional. Los altos porcentajes de depresidn, las enfermedades mentales, la violencia y el
desinimo que se observan en las regiones altamente industrializadas del mundo, asi como en
aquellas partes del mundo que estin adoptando el mismo sistema, son claros indicadores de la
destructividad de éste sistema, de sus ideas implicitas y su aplicacién.

Por el contrario, el enfoque islimico concibe que la felicidad se encuentra en la
aprobacién del Creador y en la recompensa en mundo del Mas Alld de la muerte. La
telicidad puede lograrse en cualquier tipo de circunstancias materiales. Aunque los conceptos
del Islam reconozcan la existencia de necesidades humanas basicas y consideren que lograr su
satisfaccién es imperativo, la autorrealizacién espiritual del ser humano es prioritaria en
cualquier tipo de circunstancia.

*N. del T.: SSW.T. es la abreviacién para la frase en drabe “Subbanabu wa ta'ala”, que significa “Glorioso y Exaltado es El".
Los musulmanes acompafian cada mencién de Allah con esta frase como muestra de devocién.

15



Conclusién

Aunque el modelo de la jerarquia de las necesidades de Maslow se haya generalizado a
muchas disciplinas y se incluya en numerosos libros de texto, también ha sido objeto de
considerables criticas. Dichas criticas se han hecho sobre diferentes aspectos del modelo: no
haber sido comprobado empiricamente, generalizar a partir de los valores estadounidenses
con pretensiones universales (esto es, su etnocentrismo), asi como por sus contradicciones
internas, entre otras razones. El esquema con el cual se ha generalizado el modelo en forma
de pirdmide, no incorpora los desarrollos tedricos posteriores de Maslow.

El modelo de Maslow se ha aplicado en diferentes disciplinas, tales como el
marketing, pero su uso ha implicado una conceptualizacién mucho mds estrecha que la
original. Los desarrollos teéricos con los cuales Maslow refiné su modelo posteriormente, no
han recibido la atencién que merecen. Puede resultar un sintoma de nuestra época y del
estado del mundo académico a nivel mundial, que cuanto mds simplificado y diluido el
modelo con respecto a su formulacién original, mis exitoso resulta.

Un gran nimero de criticas se refieren al rol de la espiritualidad en el modelo de
Maslow. La acogida islimica del modelo se centra en este punto. Algunos autores intentan
armonizar un estrecho modelo del Magasid al-Shari’ah, los objetivos superiores de la Shari'ah,
y la jerarquia de las necesidades de Maslow. No obstante, el presente articulo ha demostrado
que tal armonizacién no le hace justicia a ninguno de los dos modelos.

Uno de los postulados bésicos del enfoque isldimico es lograr un equilibrio entre las
necesidades materiales y las espirituales en cualquier situacién en la existencia humana; ya sea
en tiempos de necesidad como de plenitud, de estabilidad o de cambio, de salud o de
enfermedad, de felicidad o de sufrimiento. Un modelo como el de Maslow en el que se
expone la jerarquia de los diferentes tipos de necesidades, no otorga suficiente crédito a la
interaccién entre los aspectos espirituales y materiales de la existencia humana en diferentes
situaciones de la vida. Esta limitacién incluso persistiria si se le otorgase primacia al aspecto
espiritual.

Por lo tanto, es nuestra opinién y conclusién que un modelo como el de Maslow no
puede ser simplemente “islamizado” mediante agregados o reducciones conceptuales, ni

tampoco al intentar combinarlo con modelos creados en el Islam como lo es el paradigma de
Magasid al-Shari'ah.

! Véase también Yang (2003: 176-177) para una sintesis de los numerosos estudios de critican éste y otros
aspectos del modelo de Maslow.

> Puede compararse este punto con la critica islimica del modelo de Maslow que sigue en la seccién a
continuacién.

3 Véase también Kerim Edipoglu (2006), Islamisierung der Soziologie oder Soziologisierung des Islam?
Indigenisierungsansitze in Malaysia, Iran und der arabischen Welt, tesis doctoral, Tibingen, pag. 54.

*Esto es, al evaluar si una accién de acuerdo si es de caricter obligatorio, es recomendada, es juridicamente
indiferente, es reprobada, o estd prohibida.

16



Referencias bibliograficas

Al-‘Asqalani, Ahmad ibn ‘Ali ibn Hajar (1986). Fath al-bari sharh sahih al- Bukhari. Cairo: Dar al-
Rayyan lil-turath.

Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma‘il (1993). Sahih al-Bukhari. Damasco: Darlbn Kathir.

Ali, A. H. (1995). The nature of human disposition: Al-Ghazali’s contribution to an Islamic concept
of personality. Intellectual Discourse, 3(1), 51-64.

Ali, A.J., al-Aali, A., & al-Owaihan, A. (2013). Islamic perspectives on profit maximization. Journal
of Business Ethics, 117(3), 467-475.

Alias, A., & Samsudin, M. Z. (2005). Psychology of motivation from an Islamic perspective. Paper
presented at the 3rd International Seminar on Learning and Motivation (Septiembre 10-12,

2005), Langkawi, Malasia.
Al-Nawawi, Yahya Sharaf. (1996). Sharh al-Nawawi ‘ala Muslim. Damasco: Dar al-Khayr.
Alserhan, B. A. (2012). The principles of Islamic marketing. Gower: Londres.
Auda, J. (2007). Magasid al-shariah as philosophy of Islamic law. A systemsapproach. III'T: Herndon.
Auda, J. (2008). Magasid al-shariah. An introductory guide. III'T: Herndon. Baqutayan, S. (2012). The

innovation of human nature in Islam. International Journal of Social Sciences and Education, 2(1),

162-173.

Borgonovi, F. (2008). Doing well by doing good. The relationship between formal volunteering and
self-reported health and happiness. Social Sciencels Medicine, 66(11), 2321-2334.

Boulanouar, A., & Boulanouar, Z. (2013). Islamic marketing and conventional marketing theory: A
brief case study of marketing what Muslim women wear. International Journal of Teaching and Case

Studies, 4(4), 287-295.

Chomvilailuk, R., & Butcher, K. (2013). The effect of SCR knowledge on customer linking,
across cultures. International Journal of Bank Marketing, 31(2), 98-114.

Cofer, C. N., y Appley, M. H. (1964). Motivation: Theory and Research. Nueva York: Wiley.

De Mooij, M. (2009). Consumer behaviour and culture: Consequences for global marketing and advertising
(2" ed.). Los Angeles: Sage.

Edipoglu, K. (2006). Islamisierung der Soziologie oder Soziologisierung des Islam?
Indigenisierungsansitze in Malaysia, Iran und der arabischen Welt (tesis doctoral no publicada),
Universidad de Ttbingen, Alemania.

Gambrel, P. A., y Cianci, R. (2003). Maslow’s hierarchy of needs: Does it apply in a collectivist
culture. Journal of Applied Management and Entrepreneurship, 8(2), 143-161.

Guarin, A., y Knorringa, P. (2014). New middle-class consumers in rising powers: Responsible
consumption and private standards. Oxford Development Studies, 42(2), 151-171.

Habib, R. (1993). Modernising vs Westernizing the social sciences: The case of psychology. En A. M.
Elmessiri (Ed.), Epistemological bias in the physicaland social sciences (pp. 126—144). III'T: Londres.

Hofstede, G. (1984). The cultural relativity of the quality of life concept. Academy of Management
Review, 9(3), 389-398.

Hossli, P. (2007, January 29). As life situations change, so too do values. Credit Suisse Bulletin.
http://www.hossli.com/articles/2007/01/29/as-life-situations-change-so-too-do-values

17



Jarkas, A. M., Radosavljevic, M., & Wuyi, L. (2014). Prominent demotivational factors influencing the
) Yy g
productivity of construction project managers in Qatar. International Journal of Productivity and
PerformanceManagement, 63(8), 1070-1090.

Jerome, N. (2013). Application of the Maslow’s hierarchy of need theory; impacts and implications
on organisational culture, human resource and employee’s performance. International Journal of
Business and Management Invention, 2(3), 39—45.

Keynes, J. M. (1931). Essays in persuasion. Londres: Macmillan.
Khaidzir, 1., Anwar, K. H., & Hamsan, H. H. (2011). Measurement of self-esteem: Comparison

between the constructs of West and Islam. International Journal of Humanities and Social Science

1(13), 196-201.
Koltko-Rivera, M. (2006). Rediscovering the later version of Maslow’s hierarchy of needs: Self-

transcendance and opportunities for theory, research, and unification. Review of General

Psychology, 10(4), 302-317.

Korschun, D., Bhattacharya, C. B., & Swain, S. D. (2014). Corporate social responsibility, customer
orientation, and the job performance of frontline employees. Journal of Marketing, 78(3), 20-37.

Kotler, P., & Armstrong, G. (2015). Principles of marketing (16™ ed.). Boston: Prentice-Hall.

Lee, E. M., Park, S., & Lee, H. J. (2013). Employee perception of CSR activities: Its antecedents and
consequences. Journal of Business Research,66, 1716-1724.

Levitt, T. (1983, May/June). The globalisation of markets, Harvard Business Review, 2—11.

Liu, W., & Aaker, ]. (2008). The happiness of giving: The time-ask effect. Journal of Consumer
Research, 35(3), 543-557.

Loh, D., Wrathall, J., & Schapper, J. (2000). The Maslow revival: Maslow’s hierarchy of needs as a
motivational theory, Monash University (Working Paper, 78/00). Caulfield, Vic.: Monash

University, Facultad de Ciencias Econémicas y Negocios.
Maslow, A (1970). Motivation and personality (2 ed.). Nueva York: Harper and Row.

Maslow, A. (1971). The farther reaches of human nature. http://www.humanpotentialcenter.org/
Articles/FartherReaches.pdf

Maslow, A. (1982). The journals of Abraham Maslow. USA: Lewis Publishers.

Mukherji, P. N., & Sengupta, C. (Eds.). (2004). Indigeneity and universality in social science: A South
Asian response. Nueva Delhi: Sage.

Nevis, E. C. (1983). Using an American perspective in understanding another culture: Toward a
hierarchy of needs for the People’s Republic of China. The Journal of Applied Behavioral Science,
19(3), 249-264.

Nisbet, E. K., Zelenski, J. M., & Murphy, S. A. (2011). Happiness is in our nature: Exploring nature
relatedness as a contributor to subjective well-being. Journal of Happiness Studies, 12(2), 303-322.

Ragab, 1. (1997). Creative engagement of modern social science scholarship: A significant component
of the Islamization of knowledge effort. Intellectual Discourse, 5(1), 35-49.

Ramprasad, K. (2013). Motivation and workforce performance in Indian industries. Research Journal
of Management Sciences, 2(4), 25-29.

Robbins, S. P., & Coulter, M. (2013). Management (12 ed.). Upper Saddle River, NJ: Pearson.

Saeed, M., Ahmed, Z. U., & Mukhtar, S. (2001). International marketing ethics form an Islamic
perspective: A value-maximization approach. Journal of Business Ethics, 32, 127-142.

18



Shauki, E. (2011). Perceptions on corporate social responsibility: A study in capturing public
confidence. Corporate Social Responsibility and Environment Management, 18(3), 200-208.

Sheth, J., & Mittal, B. (2004). Customer behaviour: A managerial perspective (2" Ed.). Mason, OH:

Thomson Southwestern.
Smith, L. T. (1999). Decolonising methodologies: Research and indigenous peoples. Londres: Zed Books.

Smith, N. C., Read, D., & Lépez-Rodriguez, S. (2010). Consumer perceptions of corporate social
responsibility: The CSR halo effect INSEAD Working Paper No. 2010/16). INSEAD Social

Innovation Centre.

Solomon, S., Greenberg, J., & Pyszczynski, T. A. (2004). Lethal consumption: Death-denying
materialism. EnT. Kasser & A. D. Kanner (Eds.), Psychology and consumer culture: The struggle for a
good life in a materialistic world (pp. 127-146). Washington, DC: American Psychological
Association.

Soper, B., Milford, G. E., & Rosenthal, G. T. (1995). Belief when evidence does not support
theory. Psychology & Marketing, 12(5), 415-422.

Taormina, R. J., & Gao, J. H. (2013). Maslow and the motivation hierarchy: Measuring satisfaction
of the needs. American Journal of Psychology, 126(2), 155-177.

Wahba, M. A., & Bridwell, L. G. (1976). Maslow reconsidered: A review of research on the need
hierarchy theory. Organizational Behavior and Human Performance, 15, 212-240.

Westwood, R. J. (1992). Organisational behaviour: Southeast Asian perspectives. Hong Kong: Longman
Group.

Yang, K. S. (2003). Beyond Maslow’s culture-bound linear theory: A preliminary statement of the
double-Y model of basic human needs. Nebraska Symposium on Motivation. 49, 175-255.

Zakaria, M., & Abdul Malek, N. A. (2014). Effects of human needs based on the integration of
needs as stipulated in magasid syariah and Maslow’s hierarchy of needs on zakah distribution
efficiency of asnaf assistance business programme. Jurnal Pengurusan, 40, 41-52.

19



