Terjemahan makalah bertajuk Maslow’s hierarchy of needs: An Islamic critique oleh pengarang
Anke Iman Bouzenita dan Aisha Wood Boulanouar yang diterbitkan dalam jurnal Intellectual
Discourse, 24:1 (2016) 59-81.

Hierarki keperluan Maslow: Satu kritikan dari perspektif Islam

Anke Iman Bouzenita* dan Aisha Wood Boulanouar**

* Profesor Madya, Department of Islamic Sciences, College of Education, Sultan Qaboos
University, Oman. Email: bouzenita@squ.edu.om

** Penolong Profesor, Department of Marketing, College of Economics and Political Science,
Sultan Qaboos University, Oman. Email: aboulanouar@squ.edu.om

Abstrak: Model hierarki keperluan Abraham Maslow sangat meluas capaiannya dalam pelbagai
pengkhususan akademik. Selepas menerangkan model tersebut secara ringkas, makalah ini
merumuskan kritikan terhadapnya yang telah sedia ada. Walaupun kritikan terhadap kesahihan
empirik dan etnosentrisme sering dibincangkan dalam literatur, pengarang makalah ini memberi
tumpuan khusus pada kekurangan pertimbangan aspek kerohanian insan dalam model Maslow.
Makalah ini meneroka sebab-sebab model tersebut dijadikan satu komoditi (iaitu perceraian
model daripada intipati utamanya dan penggunaannya semata-mata sebagai satu komoditi) dan
kekurangan pertimbangan terhadap perubahan yang dilakukan oleh Maslow kemudiannya.
Perhatian khusus diberikan pada penggunaan model ini dalam bidang pemasaran, berdasarkan
kedudukannya sebagai bidang yang merangkumi perspektif kapitalis sepenuhnya, bukan sahaja
melalui pengiklanan tetapi juga melalui pembangunan konsep insaniah. Makalah ini turut
menerangkan kepelbagaian penerimaan model tersebut di kalangan ahli akademik Muslim. la
juga mengkritik secara Islamik terhadap asas dan penggunaan model tersebut. Pengarang
menyimpulkan bahawa usaha untuk memurnikan model tersebut dengan objektif (maqasid)
SharT'ah yang lebih tinggi tidak dapat berlaku adil terhadap kedua-dua model tersebut.

Kata Kunci: Hierarki keperluan; Maqasid al-SharTah; pemasaran, Maslow; kerohanian.

Hierarki keperluan Maslow yang dibangunkan pada tahun 1950-an di Amerika Syarikat (A.S.)
oleh Abraham Maslow yang merupakan seorang anak imigran Yahudi Ukraine, adalah model
yang meluas capaiannya. la yang sering dipersembahkan dalam bentuk piramid yang
dipermudah kepada pelajar dari pelbagai bidang pengkhususan. Seperti yang dinyatakan oleh
Yang, buku “Motivation and Personality“ (Motivasi dan Personaliti) karangan Maslow yang
pertama kali diterbitkan pada tahun 1954, "telah menjadi salah satu penerbitan yang paling
meluas dirujuk dalam tempoh 46 tahun" (Yang, 2003). Sejak diperkenalkan, pengaruh model ini
kekal bertahan dalam bidang psikologi, pendidikan, ekonomi, pemasaran, pengurusan, sosiologi,
sains politik dan lain-lain. la juga telah jauh meresap dalam kesedaran masyarakat umum.
Walaupun pernyataan Yang merujuk kepada A.S. khususnya, tidak dapat dinafikan bahawa
model tersebut bertapak dalam kesedaran masyarakat awam di mana sahaja ia diajarkan.

Dengan kebangkitan hegemoni Barat dan percambahan rancangan pembelajaran serta
kandungan dalam dunia akademik, model hierarki keperluan telah diterima di seluruh dunia.
Walaupun terpasak dalam ideologi kapitalis, kesahihan universalnya kerap kali diandaikan sahih.
Jarang sekali ia diajarkan dengan kritis yang mendorong perbincangan mengenai kelemahannya
yang mungkin ada.



Tidak dapat dipastikan sama ada Maslow menganggap modelnya bersifat sarwajagat dan
boleh diaplikasikan di seluruh dunia. Pakar teori mutakhir berpendapat bahawa Maslow tidak
bermaksud modelnya bersifat universal (Loh, Wrathall, & Schapper, 2000), walaupun Wahba dan
Bridwell (1976) menyatakan, "Maslow menaakulkan [dalam karya sendiri] bahawa keperluannya
bersifat 'lebih universal’ untuk semua budaya berbanding keinginan atau tingkah laku lain yang
lebih cetek” (him. 213, memetik Maslow, 1970, him. 54). Model ini kelihatannya seperti ia telah
diterima seadanya. Sebagaimana Yang menyimpulkan, "penekanannya pada sifat naluri
keperluan asas memberi gambaran mudah bahawa teorinya dapat diterapkan secara universal"
(Yang, 2003, him. 171).

Bidang pemasaran telah dipilih sebagai kajian kes untuk memberi contoh bagaimana
model ini dijadikan sebagai satu komoditi (atau dalam istilah lain, komodifikasi). Pengarang
memahami komodifikasi sebagai pilihan idea-idea tertentu, perlambangan simbolik yang
dipermudah (kadangkala dengan kurangnya pertimbangan latar belakang intelektual atau
masyarakat) dan terjemahannya menjadi satu standard dan / atau barang dagangan. Bidang
pemasaran sangat sesuai untuk tujuan ini, memandangkan ia bermatlamat mempromosikan
suatu perspektif (bukan intipati utama barangan) dan menumpukan barangan atau idea atau
pengalaman untuk menjadi "apa yang boleh dijual" sebagai sifat utamanya. Makalah ini cuba
mempertimbangkan kembali model Maslow dan penggunaan serta penerimaannya dalam bidang
akademik, khususnya di kalangan ahli akademik Muslim.

Ringkasan model Maslow

Maslow mempromosikan pendekatan "kemanusiaan" untuk mempelajari manusia, menolak
hegemoni “bebas nilai, neutral nilai, menolak nilai* (Maslow, 1971, him. 4) dalam sains ketika
zaman nya (dan zaman kita). Sebagai seorang ateis, Maslow menganggap pemikiran saintifik di
zamannya sebagai suatu yang merendahkan nilai pengalaman manusia dengan merujuk kepada
sains semula jadi sebagai model tanpa mempertimbangkan kerumitan dan ruang lingkup
pengalaman manusia. Dalam membangunkan modelnya, Maslow percaya bahawa "petua
berkembang" wajar dimodelkan (berasaskan golongan yang luar biasa) untuk menunjukkan
kepada insan tentang potensi mereka :

Petua berkembang adalah di mana semua tindakan berlaku, di sinilah
semua kromosom menyelam, di mana semua proses pertumbuhan paling
terlihat dan paling aktif. Apa yang telah saya lakukan sebagai teknik
adalah mengeluarkan spesimen terbaik berbanding mengambil sampel
keseluruhan populasi (1971, him. 5).

Maslow cuba mengembangkan "psikologi berdasarkan orang yang sihat berbanding
orang yang sakit" (Maslow, 1982, him. 235). Model piramid tersebut kelihatan seperti gambaran
atau representasi paling kerap dalam model hierarki keperluannya dengan hak tertinggi di
bahagian atas, menduduki dan mempersonifikasikan tahap "penghakikian diri" (self
actualisation). Maslow sendiri nampaknya tidak pernah menggunakan skim piramid yang
dipermudah.

Model "Hierarki Keperluan" Maslow menarik minat secara meluas kerana “ia
membentangkan teori motif manusia dengan mengelaskan keperluan asas manusia dalam
sebuah hierarki, dan teori motivasi manusia yang menghubungkan keperluan ini dengan tingkah
laku umum" (Wahba & Bridwell, 1986, ms 213). Menurut Westwood (1992) dalam Loh et al. (2000,
him. 3), model ini berasaskan tiga prinsip utama:



1. Prinsip Kekurangan (Deficit Principle) - jika suatu keperluan tidak dipenuhi, ia
menimbulkan ketegangan, lalu mendorong tindakan menuju kepuasan. la menganggap
bahawa keperluan yang memuaskan tidak dapat memberi dorongan. Akan tetapi
keperluan yang tidak terpenuhi diandaikan mendominasi (Maslow, 1970, him. 293).

2. Prinsip Kelebihan (Prepotency Principle)- keperluan mesti dipenuhi dalam urutan
menaiknya, dan hanya setelah setiap keperluan tahap rendah sekurang-kurangnya
sebahagian dipenuhi, maka keperluan tahap yang lebih tinggi berikutnya dapat dikejar
(Maslow, 1982, him. 236)

3. Prinsip Kemajuan (Progression Principle) - keperluan fisiologi, seperti makanan, tempat
tinggal dan suhu yang sesuai mesti dipenuhi sebelum seseorang melihat keperluan untuk
menaiki piramid (Maslow, 1982, him. 236).

Selanjutnya, model tersebut memisahkan keperluan kepada keperluan "pertumbuhan"
(pencapaian, penghakikian diri) dan keperluan "kekurangan" (keselamatan, kepemilikan) (Wahba
& Bridwell, 1976). Paradoks model ini adalah Maslow berpendapat bahawa semua tahap
keperluan saling bergantung (Maslow, 1970, him. 97), sambil menegaskan bahawa mereka
berkuasa dan progresif. Model ini telah dimasukkan dalam "operasi" tanpa memberi perhatian
kepada catatan terakhir berkenaan saling kebergantungan ini. Begitu juga, pertimbangan
pengembangan model Maslow yang kemudian - yang membuatnya lebih rapi, juga belum dapat
dioperasikan (Koltko-Rivera, 2006). Malah, Loh et al. (2000) berpendapat bahawa, "walaupun
terdapat banyak bukti bahawa sifat intrinsik teori tidak berfungsi, relevannya berpunca bukan
daripada kebolehlaksanaan teori itu, tetapi daripada "kegunaan" teori tersebut” (him. 21).

Subjek perniagaan - Ekonomi dan Pengurusan, dan daripadanya, Pemasaran,
Kewangan, Sistem Maklumat dan yang sama jenisnya - telah memodelkan teori dan penyelidikan
mereka mengenai sains asas. Walaubagaimanapun, dalam beberapa bidang perniagaan, seperti
Pengurusan dan Pemasaran, pengaruh ilmu sosial yang tidak dapat dielakkan telah dirasakan,
disebabkan oleh penumpuan bidang ini pada manusia- sebagai pekerja, pemilik, pembeli,
penjual, mahupun pembekal. Oleh itu, antropologi, sosiologi, pendidikan dan khususnya
psikologi, telah digali untuk mencari teori dan model.

Dalam bidang perniagaan, model Maslow masih diajarkan sebagai asas penting dalam
buku teks berkaitan. Sebagai contoh, dalam buku “Principles of Marketing” (2015) Kotler yang
pertama kali diterbitkan pada tahun 1957 dan kini dalam edisi ke-16 dan buku Management
(2013) Robin, yang kini dalam edisi ke-12. Model ini juga telah digunakan secara meluas
terutamanya berkaitan dengan: 1) motivasi pengguna untuk membeli (misalnya Guarin &
Knorringa, 2014; Taormina & Gao, 2013); dan 2) sebagai model untuk meningkatkan produktiviti
pekerja (misalnya Jerome, 2013; Ramprasad, 2013; Jarkas, Radosavljevic, & Wuyi, 2014). Model
yang seringkali dipersembahkan sebagai piramid yang cantik, menarik minat serta mudah
difahami dan dijelaskan. Aksinya tergambar dalam kempen pengiklanan, yang sering digunakan
untuk menampakkan "jurang keperluan yang terlihat" dan ketegangan di sekitarnya bagi
mencetuskan pembelian. Tambahan pula, ia terlihat sebagai benar melalui inisiatif yang disebut
"tanggungjawab sosial korporat" oleh organisasi perniagaan yang membenarkan pekerja
mengambil masa setengah hari sebulan untuk melakukan kerja kemasyarakatan seperti
membantu dalam program membaca di sekolah atau bekerja untuk orang kurang upaya. Program
seumpama ini membawa pulangan berganda bagi syarikat kerana ia sangat memotivasi
kakitangan, yang merasakan mereka menyumbang kepada masyarakat serta mengurangkan



pergantian kakitangan kerana mereka merasakan iltizam terhadap program yang mereka sertai
(Korschun, Bhattacharya, & Swain, 2014; Lee, Park, & Lee, 2013). Dalam masa yang sama, ia
membawa manfaat kepada syarikat apabila terlihat sebagai organisasi yang prihatin terhadap
keperluan dan kehendak masyarakat (Chomvilailuk & Butcher, 2013; Smith, Read, & Lépez-
Rodriguez, 2010). Kesemuanya membawa ganjaran yang paling asas (iaitu wang) (Shauki,
2011), selaras dengan matlamat utama mereka untuk memaksimumkan keuntungan.

Kritikan berbeza terhadap model Maslow

Model ini telah dikritik kerana bersifat etnosentris dan juga sebagai "pengagungan diri"
pada tahap penghakikian diri, iaitu suatu tahap yang mengakibatkan Maslow sendiri mendapati
kesalahan dengan rumusan asalnya, dan berusaha untuk merumuskan model motivasi manusia
yang sangat berbeza.

Tidak sukar untuk mencari pelbagai kritikan terhadap model Maslow. Terdapat banyak
kritikan mengenai kesahihan empiriknya. Maslow malah membuat pemerhatian peribadi yang
terbatas sebagai dasar modelnya (ketika dia menyebut dirinya sendiri, dia hanya
mempertimbangkan tingkah laku model) (Maslow, 1971). Tidak ada kajian empirikal yang
capaiannya melibatkan lapisan masyarakat yang berbeza, bahkan masyarakat Amerika pada
saat beliau merumuskan modelnya.1

Sebilangan besar kritikan konseptual dan kesahihannya telah memfokuskan pada dua
asas model: pergantungan model pada individualisme "Barat" berbanding bentuk organisasi yang
lebih bersifat kemasyarakatan, dan etnosentrismenya. Hofstede (1984, him. 389-398) mengkritik
model tersebut kerana sifat etnosentrismenya (Loh, 2000). Penyelidikan Hofstede sendiri
mengenai nilai "universal" menyoroti faktor-faktor seperti individualisme berbanding kolektivisme
(kebersamaan), pengagihan kuasa besar atau kecil, tahap penghindaran ketidakpastian,
kelelakian berbanding kewanitaan, serta orientasi jangka pendek dan panjang dalam pelbagai
budaya (Gambrel, 2003, p 144). Maslow menjalankan pemerhatian di sekitarnya. Beliau
merumuskan modelnya mengenai masyarakat A.S. yang sangat individualistik ketika 1950-an.
Beliau tidak mempertimbangkan masyarakat yang lebih tinggi nilai kolektivisme (Timur Jauh dan
Timur Tengah) dan kesan kolektivisme mereka ketika membicarakan hierarki keperluan. Edwin
C. Nevis (1983), seorang ahli psikologi Amerika yang mengajar psikologi organisasi di Shanghai,
mengenal pasti model tersebut sebagai tidak sesuai untuk latar masyarakat Cina, lalu
membangunkan sendiri hierarki keperluan Nevis. Nevis menyedari bahawa hierarki keperluan
dalam budaya yang berbeza dapat dikelaskan berdasarkan dimensi individualisme-kolektivisme
serta dimensi ego-sosial (Loh et al., 2000, him. 9). Tidak seperti Maslow, Nevis tidak pernah
menjadikan data empirikal sebagai asas penyelidikannya (Loh et al., 2000). Beliau tidak menguiji
model hierarkinya di kalangan masyarakat Cina.

Gambrel dan Cianci (2003) telah mengemukakan batasan model Maslow yang
berorientasikan Barat dengan menggunakan model teori motivasinya dalam pengurusan
antarabangsa, lalu mereka membandingkannya dengan keperluan khusus budaya yang lebih
kolektif seperti di China. Pengarang menyatakan bahawa tiga teori kandungan yang termasyhur,
termasuk hierarki keperluan Maslow, teori dua faktor Herzberg, dan teori tiga faktor McClelland,
semuanya telah dibangunkan oleh ahli teori Amerika. Mereka hanya melibatkan peserta Amerika
dalam penyelidikan mereka (Gambrel, 2003). Oleh itu, masalah universalisasi kelihatan seperti
suatu isu yang biasa. Keperluan pendekatan kajian rentas budaya kekal sehingga hari ini, seperti
yang dinyatakan oleh Smith (1999), "penyelidikan itu sendiri adalah suatu intervensi yang kuat,
yang secara tradisinya membawa manfaat kepada penyelidik dan asas pengetahuan kumpulan



dominan dalam masyarakat" (him. 176) . Cofer and Apply (1964) mengutarakan perbezaan antara
keperluan pertumbuhan dan kekurangan menjadi dasar pandangan ramai ahli psikologi
pembangun teori terkemuka pada masa itu seperti Rogers, Allport dan Fromm serta Maslow
(Wahba & Bridwell, 1976, him. 236 ).

Membandingkan pendekatan Maslow dengan pendekatan kolektivis Timur Jauh (Cina)
memang sudah dijangkakan, memandangkan adanya percubaan tertumpu untuk mencipta model
baru yang dapat digunakan dalam hubungan ekonomi antara "Barat" (di sini: AS) dan "Timur" (di
sini: China) (Loh et al., 2000).

Model yang lebih murni telah dibangunkan berasaskan dasar ini. Yang (2003) mengkritik
model Maslow berkenaan “hierarki satu dimensi" dan "kesahihan rentas-budaya",
membangunkan apa yang disebutnya "Model Dua Y Keperluan Asas Insan” (Double Y-model of
Basic Human Needs). Beliau cuba menyusun semula keperluan manusia dari segi potensi relatif
mereka dalam model tidak linear dan membezakan antara keperluan kolektivistik dan
individualistik. Apa yang menarik untuk diperhatikan adalah kritikan terhadap model Maslow yang
dilihat paling banyak diberi perhatian adalah kritikan yang menjanjikan lebih banyak kejayaan
dalam bidang perniagaan antarabangsa (pengurusan, pemasaran), sedangkan pemahaman
tentang kebenaran dan kepalsuan semata-mata bukanlah motif utama dalam perbincangan.

Komodifikasi model dan kemaskini yang dibuat oleh Maslow

Koltko-Rivera memberikan pertimbangan yang cukup banyak pada model hierarki
keperluan Maslow yang dikemaskini, yang menempatkan “"penjangkauan diri (self-
transcendence) sebagai langkah motivasi melebihi penghakikian diri* (2006, him. 302). Penulis
menyebutkan beberapa akibat penting daripada pertimbangan semula tersebut untuk teori dan
penyelidikan, antaranya adalah penyatuan kerohanian kepada arus perdana psikologi, dan satu
pendekatan yang lebih meliputi kepelbagaian budaya untuk teori psikologi (him. 302). Koltko-
Rivera menerangkan "versi buku teks biasa hierarki keperluan Maslow" sebagai "tidak tepat
secara serius sebagai cerminan rumusan teori Maslow yang telah dikemaskini* (him. 306):

Model versi kemaskini meletakkan bentuk perkembangan tertinggi insan pada
tahap langkau peribadi [transpersonal], di mana diri / ego dan keperluannya
dijangkaui. la mewakili perubahan besar dalam konsep keperibadian manusia
dan perkembangannya. ... Pada tahap penjangkauan diri [self-transcendence],
keperluan individu diketepikan sebahagian besarnya, untuk melayani orang lain
dan untuk kuasa atau sebab yang lebih tinggi yang dianggap sebagai di luar
peribadi sendiri (him. 306-307).

Kertas kerja Koltko-Rivera tidak hanya menarik berkaitan versi Maslow yang dikemaskini (seperti
yang dinaakulkan dalam sejumlah ceramah umum yang diadakan dari tahun 1967 dan dalam
bukunya, "The Farther Reaches of Human Nature" (fitrah insan yang lebih tinggi), yang diterbitkan
pada tahun 1971), dan mengapa ia tidak pernah mendapat penghargaan yang selayaknya, tetapi
juga berkaitan dengan metodologi psikologi (kemanusiaan) itu sendiri, serta bagaimana ia
menjadi sebahagian dalam struktur psikologi moden dan tidak mengiktiraf kerohanian.

Menurut Koltko-Rivera, kesalahfahaman model versi kemaskini berterusan sehingga
"tidak disebutkan penjangkauan diri sebagai status motivasi yang berbeza daripada pengharapan
kendiri dalam hampir semua buku teks tentang teori Maslow" (him. 307). Sebab-sebabnya
berkaitan dengan Maslow yang mempunyai sedikit peluang untuk menghebahkan teori yang telah



dikemaskini itu sendiri (him. 308), kesukaran untuk mengakses bahan tersebut (him. 308), serta
sebab-sebab yang berkaitan dengan struktur psikologi dan keengganannya untuk memberi
penghargaan kepada kerohanian dalam kehidupan masyarakat dan "menstigma penyelidik
agama dengan serius" (him. 309). Mungkin inilah sebabnya Maslow menambah, sebagai
tingkatan yang lebih tinggi daripada penghakikian diri, tahap penjangkauan diri yang berfungsi
sebagai "pengganti agama" dengan "makna dan keberkesanan yang jauh lebih peribadi daripada
pengibadaan yang telah ditetapkan dalam agama yang sedia ada" (Maslow , 1982). Sebagai
sebahagian daripada pembangunan teori ini, Maslow mencadangkan bahawa seseorang yang
berusaha mencapai penghakikian diri akan merasakan peningkatan kepentingan pengharkikian
diri setelah keperluannya dipenuhi (Wahba & Bridwell, 1976), berbeza dengan prinsip defisitnya.

Aspek kedua, berdasarkan pada tinjauan beberapa entri jurnal Maslow, mengungkap
skop pengalaman peribadi dan pemerhatian terhadap tingkah laku manusia yang terhad terbatas
untuk pembangunan model, seperti mengambil para presiden Amerika sebagai sampel. Dengan
Maslow mengalami serangan jantung yang hampir membawa maut dalam fasa akhir hidupnya
(1967) dan pengalaman penjaukauan (transendental) yang dilibatkannya mungkin telah
menunjukkan secara drastik keterbatasan kewujudan manusia. Catatan jurnal Maslow, setelah
serangan jantungnya, mengenalpasti motivasi kerjanya sebagai "ditentukan (secara tidak sedar)
oleh kecintaan Yahudi terhadap etika, utopianisme, Mesianisme, guruh kenabian. Falsafah sains
saya yang penuh dengan nilai boleh disebut Yahudi - sekurang-kurangnya berdasarkan definisi
peribadi saya. Saya pasti tidak menyedarinya ketika itu”(Maslow, 1982, him. 233).

Pendapat Maslow bahawa penghakikian diri jarang berlaku, boleh menimbulkan kritikan
di sisi materialistik "impian Amerika" (impian bahawa semua orang tidak kira latar belakang boleh
berjaya). Maslow menyatakan:

Tidak banyak cinta dalam keluarga A.S. Adakah ini kerana konsep keluarga
disempitkan kepada pertalian darah (bukannya keluarga besar ala Puan Pearl?
[tokoh yang menjaga kanak-kanak terbiar] Kekecewaan kekitaan? Kumpulan?
Dari oasis di dunia yang buruk?). Saya jarang melihat perkahwinan yang
bahagia dan keluarga yang bahagia. Apa yang dilakukan ini kepada anak-anak?
Semua harapan terkubur. Bukan hanya institusi sosial, tetapi juga yang utama:
kemakmuran itu sendiri. Merindukan kereta atau rumah dan kemudian masih
sengsara - mengatasi kekurangan materialisme. Materialisme adalah falsafah
yang luar biasa dan berfungsi dengan baik. la mencetuskan revolusi dan orang
dengan rela mati kerana itu. Sehingga anda mendapat kemakmuran dan
kesejahteraan dan anda sama-sama sengsara - lebih-lebih lagi (Maslow, 1982,
him. 221).

Keprihatinan Maslow dengan kekosongan materialisme yang tidak dijangka juga menjadi
sumber minat dalam literatu akademik (Solomon, Greenberg, & Pyszczynski, 2004), terutamanya
dalam bidang psikologi dan perniagaan. Namun, usaha untuk mendamaikan penyebab
kurangnya kekurangan ini sebahagian besarnya adalah sia-sia. Beberapa cadangan untuk
meningkatkan kebahagiaan (utiliti) adalah "keluar ke alam semula jadi" (Nisbet, Zelenski, &
Murphy, 2011) atau "banyakkan aktiviti kesukarelawanan" (Borgonovi, 2008; Lui & Aaker, 2008).

Bidang pemasaran telah melihat perkara ini secara intensif melalui salah satu teori - tesis
globalisasi (Levitt, 1983). Tesis ini berpendapat bahawa apabila orang menjadi lebih kaya dan
melampaui keprihatinan untuk keperluan asas, mereka akan memperluas penggunaannya untuk
memasukkan "produk global" atau “jenama global". Membelanjakan pendapatan boleh guna



mereka yang diperolehi daripada barang-barang ini, akan mewakili gabungan simbol dan, oleh
itu nilai - nilai Barat, khususnya Amerika, (De Mooij, 2009). Apa yang penting dalam dalam
gabungan universalisasi nilai-nilai Barat yang berteori ini adalah kepercayaan bahawa
sekularisme akan diterima pakai secara meluas - sesungguhnya, ini adalah premis yang
dinyatakan daripada Inglehart's World Values Survey, salah satu pengumpulan data nilai yang
paling luas di dunia (Hossli, 2007 ):

Kita mati kerana kekurangan kerohanian. Metapatologi, gangguan nilai. Kita
tidak tahan menjadi miskin atau lumpuh atau manusia yang kejam atau menjadi
pengecut. Kita mesti menyukai diri kita sendiri. Tetapi ini tidak pernah dapat
dicapai - ia mesti terus menjadi dan berkembang. Anda harus terus
memperolehnya dan layak mendapatkannya. Sangat sukar untuk menjadi
seorang yang tidak disenangi; sangat sukar untuk tidak disayangi; sangat sukar
untuk merasa murah, bersalah, malu, rendah diri (Maslow, 1982, him. 62).

Walaupun Maslow menyarankan kerohanian, dia pasti menyedari bahawa saranannya tidak akan
diberi perhatian dalam kesarjanaan akademik Barat yang sekular materialis. Sebenarnya,
peminggiran sudut pandang agama atau kerohanian dalam sains sosial Barat sememangnya
wujud dalam prasangka berat sebelas (bias) epistemologisnya (Habib, 1993). Penerapan
perspektif spiritual, atau bahkan lebih spiritual, dalam kesarjanaan akademik Barat akan
melemahkan "sains rasional”, objektiviti penyelidikan dan, dengan demikian, ia tidak akan
memenuhi keperluan model sosial (kapitalis).

Kedudukan "kerohanian" Maslow sebagai sumber belum digali dengan semangat nyata
dalam literatur. Habib (1993) meletakkan ini dalam prasangka berat sebelah epistemologi dalam
kesarjanaan akademik Barat yang melihat agama atau kerohanian sebagai "tidak saintifik" atau
tidak sesuai dengan pemikiran ilmiah kemanusiaan. Tentunya dalam pemasaran, penerapan
awal dan “tesis globalisasi" etnosentrik yang tidak dipersoalkan (Levitt, 1983), mendorong
kekaburan yang berleluasa di seluruh bidang sains sosial. De Mooij (2009) mengaku ini kepada
etnosentrisme yang begitu mendalam sehingga tidak disedari, baik oleh negara asal mereka
sendiri, dan juga negara-negara yang dieksport sistemnya. Ini membawa kepada peniruan
berterusan idea yang sama, berdasarkan kerangka kerja yang sama, dan secara semula jadi
memegang prasangka berat sebelah yang sama (lihat juga Mukherji & Sengupta, 2004).

Jelas sekali, walaupun sekularisasi yang dijangkakan oleh Inglehart dan yang lain belum
merangkumi seluruh lapisan masyarakat, komitmen terhadap pandangan Barat terhadap insan,
juga merupakan bahagian yang tidak dapat dipisahkan dari prasangka berat sebelah model asal
Maslow, masih ada. Ini bermakna bahawa penyusunan semula model Maslow dengan premis
yang sama tidak akan berjaya, kerana asasnya tetap tidak kukuh.

Maslow dalam bidang pemasaran: Satu kajian kes

Pemasaran, sebagai satu bidang ilmu, dilihat sebagai kajian kes yang ideal untuk
membincangkan model Maslow. Pemasaran bukan hanya suatu produk sistem ekonomi kapitalis
seperti yang berlaku dalam masyarakat hari ini, malah ia juga mempunyai hubungan yang
panjang dan daya tarik dengan hierarki keperluan Maslow.

Seperti yang telah disebutkan, model Maslow digunakan di seluruh disiplin perniagaan
dan merupakan konsep asas yang diajarkan dalam pengenalan kursus pemasaran (lihat Kotler,
misalnya). Sebagai satu topik Tingkah Laku Pengguna, hierarki Maslow menunjukkan kepada



pelajar bagaimana manusia termotivasi untuk memenuhi keperluan dan tidak dapat maju
sehingga keperluan tingkatan rendah dipenuhi. Dalam kursus pengiklanan dan promosi, model
Maslow dapat digunakan untuk menunjukkan bagaimana orang bergerak untuk bertindak untuk
mengembalikan kehidupan mereka menjadi seimbang setelah melihat jurang antara keadaan
semasa dan keadaan ideal mereka.

Bidang pemasaran adalah disiplin Barat iaitu suatu cabang dari bidang ekonomi yang
dibangunkan di sekolah perniagaan A.S. pada tahun 1960-an. Oleh itu, memandangkan masa
dan konteks lokasi pembentukannya, pemasaran adalah satu produk kapitalisme sekular
individualis Barat dan, oleh itu, secara semulajadi beroperasi berdasarkan model pemaksimum
keuntungan (Ali, al-Aali, & al-Owaihan, 2013; Saeed) , Ahmed, & Mukhtar, 2001).

Perniagaan yang dimajukan dalam persekitaran ini wujud semata-mata untuk
menghasilkan wang untuk para pemegang saham dan boleh dikatakan tidak mempunyai
kewajipan terhadap pertimbangan etika melebihi apa yang sah menurut sistem perundangan sivil
(Alserhan, 2012). Kapitalisme sendiri mencabar ciri-ciri manusia sebagai ciptaan mulia.
Kewujudan manusia sangat berkait dengan jumlah barang yang dapat dihasilkan manusia, tahap
perkembangan teknologi yang dapat mereka capai, dan sejauh mana mereka dapat
memodenkan produk pengguna. Oleh itu, peranan individu adalah penggunaan yang lebih besar
dan taraf hidup yang lebih baik "(Habib, 1993, hal. 134).

Pemasaran adalah satu mekanisme yang dibentuk dan dikekang oleh andaian dan
prasangka berat sebelah (bias) keunggulan model kapitalis Barat. la berkisar tentang persepsi
berbanding dengan realiti, maka walaupun Maslow sendiri tidak membezakan antara keperluan
dan kehendak (Sheth & Mittal, 2004), ia adalah lonjakan pendek dari "keperluan" (keperluan
"defisit" tingkatan rendah Maslow) kepada "kehendak" (keadaan atau barang yang lebih tinggi
dari keperluan "pertumbuhan" tingkatan rendah). Perluasan kategori "keperluan" untuk
merangkumi keinginan yang dirasakan sangat bermanfaat bagi perniagaan kerana ia
meningkatkan jumlah pembelian dan pembelian berulang. Oleh itu, menarik pelanggan semuda
mungkin ke dalam kitaran penggunaan memaksimumkan nilai seumur hidup pelanggan - atau
jumlah pembelian sepanjang hayat. Meletakkan produk dalam fikiran pengguna sebagai ciri
manusia / rakan, seperti halnya penjenamaan, membolehkan pengguna merasakan mereka
mempunyai hubungan dengan produk - proksi untuk keperluan Maslow yang lebih tinggi (sosial,
harga diri, dan lain-lain.).

Model Maslow telah digunakan dengan meluas dalam pemasaran untuk memanfaatkan
keperluan dan kehendak pelanggan yang tidak dapat dipenuhi dalam penjualan. Sebenarnya,
model ini sudah meluas capaiannya, walaupun kurangnya bukti keberkesanannya sehinggalah
sebuah makalah pemasaran telah membincangkan mengenai topik ini (Soper, Milford, &
Rosenthal, 1995). Keynes (1931), ahli ekonomi terkenal, telah menulis bahawa "keperluan
manusia mungkin kelihatan tidak puas" (1931, hal. 365).2 Namun, ia membahagikannya kepada
dua kategori - keperluan mutlak (berkaitan dengan diri) dan keperluan relatif (keadaan anda
berbanding dengan orang lain).

Penyampaian model Maslow kepada pelajar perniagaan menimbulkan persoalan kecil.
Model ini memenuhi keperluan latihan tenaga kerja untuk menjadi "warganegara" yang baik
dalam ekonomi kapitalis (Habib, 1993). Seperti kebanyakan model lain, model ini secara
hakikatnya salah kerana meninggalkan aspek kerohanian dalam kehidupan manusia.
Sebenarnya, untuk mengakui manusia sebagai lebih daripada "unit pengguna", model itu harus
diterbalikkan, sehingga penjangkauan diri menjadi tingkatan pertama, tingkatan yang



menentukan tujuan, sebelum makan, minum, dan mencari tempat berlindung. Objektif dalam hal
ini adalah untuk meningkatkan kelajuan dan kadar penggunaan di kalangan manusia. Eksploitasi
manusia satu dimensi yang dilakukan dengan memasarkan perspektif manusia satu dimensi
adalah suatu yang merosakkan individu itu sendiri dan masyarakat mereka; baik dari segi
pembangunan masyarakat dan perkembangan etika serta amalan perniagaan (Boulanouar &
Boulanouar, 2013).

Penerimaan Muslim terhadap model Maslow

Perbincangan berikutnya akan memberi gambaran umum mengenai penerimaan model
ini di kalangan ahli akademik Muslim. Penerimaan mungkin berbeza-beza, dari positif tanpa kritis,
hingga memurnikan pendekatan kritis.

Ali (1995) tidak mengkritik model Maslow seperti itu, sebaliknya membahas pendekatan
kemanusiaan sebagai kuasa ketiga (setelah psikoanalisis dan tingkah laku). Beliau melihat
psikologi kemanusiaan sebagai tindak balas terhadap kekurangan (“nyahkemanusiaan besar-
besaran”, him. 55) model-model sebelumnya (psikoanalisis dan tingkah laku), berusaha untuk
meletakkan kepentingan yang lebih tinggi kepada manusia dengan menempatkannya di pusat
perbincangan. “Manusia mempunyai kemampuan yang tidak terbatas untuk pertumbuhan dan
peningkatan diri; secara ringkas, manusia adalah tuhannya sendiri. Akibatnya, tujuan
kemanusiaan adalah menghabiskan masa dan usaha untuk menjelaskan apa yang seseorang
mampu lakukan, lebih daripada membicarakan apa hakikat dirinya" (him. 55). Ali secara tepat
mengenalpasti potensi pendekatan psikologi ini berkaitan dengan komodifikasi:

Maksud pendekatan kemanusiaan dalam psikologi bagi kebanyakan pengikutnya
selalunya mengangkat kemanusiaan sekular dan penolakan Tuhan, ditambah
dengan komitmen penuh terhadap konsep diri. Kebebasan adalah kekuatan
pendorong yang memberi tenaga kepada tindakan manusia, dengan tujuan utama
hidup adalah penghormatan diri dan penghakikian diri. Momentum model manusia
ini didorong oleh kenyataan bahawa ekonomi negara-negara industri mula
memerlukan pengguna (him. 55).

Melihat kepada capaian dan kepentingannya dalam banyak sukatan pelajaran, adalah
dijangkakan bahawa model ini mendapat perhatian dan kritikan dalam pendekatan Islamisasi
Sains Kemanusiaan.

Ibrahim Ragab, dalam makalahnya yang terbit pada tahun 1997 yang berjudul "Creative
Engagement of Modern Social Science Scholarship: A Significant Component of the Islamisation
of Knowledge Effort” (Keterlibatan Kreatif Kesarjanaan Sains Sosial Moden: Komponen Penting
dalam Usaha Islamisasi llmu Pengetahuan) merujuk kepada versi kemaskini "Teori Metamotivasi"
Maslow, sebagai kes yang luar biasa untuk "menerangkan dengan sangat formal apa yang jelas
kelihatan, dalam segala hal, seperti dimensi spiritual dari kebanyakan ajaran agama ”(him. 44),
bahkan merujuk kepada terminologi agama, tetapi terikat dengan® tabu budaya masyarakat
saintifik di mana dia berfungsi "(him. 44).3 Namun, Ragab mengkritik pendekatan Maslow dalam
menegaskan akar umbi "kehidupan kerohanian" dalam sifat biologi spesies, tidak lain hanyalah
kehaiwanan yang lebih tinggi (him. 44). Ragab menyatakan: “Beliau [Maslow] dengan demikian
meletakkan penafiannya yang tidak berasas tentang sesuatu yang bersifat kuasa ghaib
(supernatural). Beliau memberikan pernyataan semata-mata dalam hal ini, tanpa pernah
membuktikannya ”"(him. 44).



Khaidzir, Anwar, dan Hamsan (2011) menyebut model Maslow sebagai contoh kepusatan
diri (self-centeredness) dalam psikologi kemanusiaan. Mereka menyimpulkan:

Maslow percaya bahawa mana-mana kecerdasan manusia berpotensi untuk
sampai ke tahap penghakikian diri, tetapi jika tingkatan dasarnya tidak dipenuhi,
maka itu adalah kegagalan besar dalam melihat potensi manusia. Namun,
persoalannya dapatkah seorang lelaki cerdas berjuang untuk mengalahkan
sistem dengan kekurangan keperluan asas? Dalam kebanyakan kes, apakah
perkara-perkara yang tidak dapat disediakan oleh keperluan asas kecerdasan?
(hlm. 200).

Dalam makalahi "The Innovation of Human Nature in Islam” (Inovasi Fitrah Manusia dalam
Islam), Shadiya Baqutayan mengkritik aspek kerohanian yang hilang dalam perwakilan Barat
mengenai sifat manusia, dengan Freud, Maslow dan Marx melihat "manusia sebagai haiwan yang
sedang berkembang" (him. 172).

Pengarang lain telah berusaha mengaitkan model tersebut dengan maqasid (objektif yang
lebih tinggi dalam) SharT'ah. Salah satu pendekatan yang sering dilihat adalah untuk mencuba
secara pragmatik untuk menggabungkan kedua-dua model Maslow yang dikomodifikasi dan
model magasidik yang dikomodifikasi, tetapi gagal mengaitkan kedua-dua model dengan
pandangan asal masing-masing.

Memetik sebagai salah satu contoh untuk pendekatan ini adalah daripada makalah
Zakaria dan Abdul Malek (2014) yang berjudul “Effects of Human Needs Based on the Integration
of Needs as Stipulated in Maqasid Syariah and Maslow’s Hierarchy of Needs on Zakah
Distribution Efficiency of Asnaf Assistance Business Programme” (Kesan Keperluan Manusia
Berdasarkan Integrasi Keperluan seperti yang dinyatakan dalam Maqasid Syariah dan Hierarki
Keperluan Maslow mengenai Kecekapan Pembahagian Zakat dalam Program Perniagaan
Bantuan Asnaf). Pengarang berusaha memasukkan kategori penerima zakat ke dalam model
hierarki keperluan Maslow ke dalam teori magasid (objektif yang lebih tinggi dalam) Sharr'ah
(disebut sebagai "keperluan™). Merujuk kepada Rosbi dan Sanep, pengarang menyamakan
konsep Maslow mengenai penghakikian diri dengan agama, yang difahami perbezaan tingkatan
dalam penghakikian diri Maslow (tingkatan tertinggi) dan “agama” sebagai satu “keperluan”
(tingkatan terendah). Pengarang tidak berusaha untuk menjawab persoalan perlunya melibatkan
model Maslow untuk skema pengedaran zakat mereka.

Dalam pendekatan yang lebih kritis, Alias dan Samsudin (2005) menyatakan model
hierarki keperluan Maslow tidak sesuai untuk menjelaskan, misalnya, tingkah laku termotivasi
para Sahabat Nabi "dalam mengabaikan keperluan fisiologi (kehidupan) mereka untuk memenubhi
penghakikian diri mereka (jihad) ”(him. 13). Mereka masih menganggap model itu relevan, tetapi
lebih mengutamakan prinsip-prinsip menjelaskan hierarki ini dengan menggunakan prinsip-
prinsip Maqasid al-SharT'ah: “Selaras dengan latihan 'agidah,' ibadah, dan akhlak di Mekah dan
Madinah, para Sahabat secara semulajadi mengutamakan agama berbanding kehidupan, yang
merupakan hierarki keperluan yang benar bagi umat Islam ”(him. 13-14). Menariknya, penulis
menyamakan maqasid dengan keperluan dan bukannya objektif, sambil menambah: "Perbezaan
yang jelas antara Magasid al-Sharrah dan teori Maslow, daripada segi intipati, adalah
memasukkan agama sebagai keperluan asas manusia" (him. 10).

Menjelaskan dimensi magasid, Auda (2008) membuat pemerhatian yang serupa. Beliau
menulis:



Saya mendapati tahap keperluan mengingatkan kepada hierarki Abraham Maslow
abad ke-20 mengenai objektif manusia (bukannya 'ketuhanan') atau 'tujuan asas',
yang disebutnya, ‘hierarki keperluan." Keperluan manusia, menurut Maslow,
merangkumi keperluan fisiologi asas dan keselamatan, cinta dan penghargaan,
dan akhirnya, 'penghakikian diri." Pada tahun 1943, Maslow mencadangkan lima
tahap untuk keperluan ini. Kemudian, pada tahun 1970, beliau mengemaskini
ideanya dan mencadangkan hierarki tujuh peringkat. Persamaan antara teori al-
Shatibi dan teori Maslow dari segi tahap tujuan adalah menarik. Lebih-lebih lagi,
versi kedua teori Maslow mengungkapkan satu lagi persamaan menarik dengan
teori-teori ‘tujuan’ Islam, iaitu kemampuan untuk berkembang (him. 8).

Malangnya, belum ada sebarang percubaan untuk mengenalpasti sudut pandangan yang
berbeza dan juga terminologinya. Maqasid (atau objektif lebih tinggi) Sharrah didefinisikan
sebagai nilai atau hasil duniawi lain yang direalisasikan setelah pelaksanaan dan pematuhan
peraturan perundangan Islam secara keseluruhan. Berdasarkan penilaian mengenai sejumlah
peraturan dan prinsip hukum tertentu, sarjana Islam yang menulis mengenai magqasid
menyimpulkan bahawa objektif tertentu tercapai melalui pelaksanaan peraturan hukum tertentu -
seperti perlindungan al-din (cara hidup Islam), kehidupan, akal, keturunan dan kekayaan.
Pengamatan terhadap objektif-objektif ini berperanan dalam ijtihad, penyusunan peraturan
hukum, dan dalam persoalan yang menentukan keutamaan tindakan. Keperluan dalam
pemahaman motivasi, sebaliknya, agak tidak terlihat, sama ada secara fizikal atau bawaan, dan
berada di awal (mewakili motivasi) melakukan sesuatu tindakan, ia bukanlah hasil daripada
tindakan. Malah, tujuan Muslim dalam melakukan apa sahaja aktiviti adalah untuk mencapai
keredaan Penciptanya dengan mengikuti perintah-perintah-Nya, tidak kira sama ada objektif yang
disebutkan tercapai atau apakah dia tahu tentangnya terlebih dahulu. Nampaknya komaodifikasi
kedua-dua model Maslow dan model magasidik bertemu pada titik ini dalam literatur.

Mencari keseimbangan: Hirarki keperluan Maslow dari perspektif Islam

Islam sebagai cara hidup, dihidupkan melalui Shari‘ahnya, mengakui berbagai keperluan
dan naluri manusia, naluri untuk kekal hidup dan melahirkan generasi seterusnya, begitu juga
naluri untuk menyembah Tuhan. la tidak menafikan atau mengabaikan naluri dan keperluan ini.
Ini mengajar manusia untuk menyalurkannya, melalui ketaatan terhadap peraturan Islam, ke arah
keuntungan duniawi dan ukhrawi untuk iri sendiri serta masyarakat. Cara hidup Islam tidak
meminta atau membenarkan pengabaian salah satu daripada naluri ini dengan mengorbankan
yang lain.

Keperluan untuk melakukan ibadah, berdoa dan berpuasa, misalnya, tidak melampaui
kemampuan manusia, dan tidak menghalangnya daripada melanjutkan pelajaran, berniaga, atau
menjalani kehidupan keluarga yang memuaskan. Atas sebab inilah tidak ada pembujangan
seumur hidup (celibacy) yang dianjurkan dalam sistem Islam. Sunnah Nabi mengingatkan untuk
mencari keseimbangan ini. Al-Bukhari menceritakan hadis berikut daripada Nabi (S.A.W.),
dari Anas bin Malik: “Tiga orang datang ke rumah isteri-isteri Nabi (S.A.W.), bertanya kepada
mereka tentang ibadah Nabi (S.A.W.). Ketika mereka diberitahu tentang hal itu, mereka
sepertinya meremehkannya, dan berkata: “Siapakah kita dibandingkan dengan Nabi (S.A.W.).
Semua dosa sebelumnya dan bahkan yang bakal berlaku telah diampuni. Jadi salah seorang
daripada mereka berkata: "Saya akan bersembahyang sepanjang malam", dan yang lain berkata:
"Saya akan berpuasa setiap hari dan tidak berbuka", dan yang terakhir berkata: "Saya akan
menjauhkan diri daripada wanita dan tidak akan pernah menikah." Nabi (S.A.W.) mendatangi



mereka dan berkata: Sudahkah kamu mengatakan ini dan itu? Demi Allah, sesungguhnya aku
adalah insan yang paling rendah hati dan takut kepada Allah di antara kamu, tetapi aku berpuasa
dan kemudian berbuka puasa, dan aku bersembahyang dan tidur, dan aku mengahwini wanita.
Barangsiapa yang berpaling daripada sunnahku bukan daripada kalanganku” (Al-Bukhart, 1949:
4476).

Dalam sebuah hadis yang lebih panjang, Nabi (S.A.W.) mengatakan kepada sahabatnya
Abu al-Darda ": "Tubuhmu mempunyai hak atasmu, dan Tuhanmu memiliki hak atasmu, dan
keluargamu memiliki hak atasmu, maka berpuasalah dan berbukalah, dan bersembahyanglah
dan sertailah keluargamu, dan tunaikanlah hak setiap orang "(al-‘Asqgalant, 209: 4903).

Hadis Nabi (S.A.W.) menyatakan bahawa setiap manusia mempunyai Islam sebagai
fitrahnya ketika dia dilahirkan. Hanya ibubapanya yang menjadikannya orang Kristian, Yahudi
atau Magian (al-Nawawr, 158: 2658). Atas dasar ini, sifat manusia pada dasarnya sama di mana-
mana, dan sifat manusia ini mempunyai keperluan rohani yang kuat yang ingin dipenuhi.
Pengabaian terhadap keperluan ini, seperti yang berlaku dalam budaya sekular (Barat), atau
pemusnahannya yang lengkap (seperti yang terjadi di negara-negara komunis) menyebabkan
ketidakseimbangan. Ketidakseimbangan juga berlaku jika fokus diberikan terhadapnya semata-
mata, seperti yang berlaku dalam beberapa agama.

Islam membenarkan dan menggalakkan perdagangan, kehidupan profesional, dan
kegiatan ekonomi. la menetapkan garis panduan yang jelas tentang bagaimana untuk
mengaturnya. Berusaha dan bekerja untuk mencari pendapatan harian (talab al-rizq) adalah cara
untuk mencapai suatu matlamat tetapi ia bukan tujuan hakiki dalam hidup. Hadis berikut tentang
keinginan pemilikan menunjukkan bahawa ia adalah sebahagian daripada fitrah manusia yang
tidak pernah dapat mencapai kepuasan ketika berhubungan dengan harta benda. Oleh itu, ia
tidak boleh dijadikan tujuan utama kehidupan, kerana pemenuhannya tidak mungkin berlaku,
berdasarkan takrifan tersebut.

Sekiranya Anak Adam mempunyai dua lembah yang penuh dengan harta benda,
dia akan menginginkan yang ketiga. Hanya debu yang akan (akhirnya) memenuhi
perut anak Adam, dan Allah mengampuni siapa yang Dia kehendaki (al-Nawawr,
113: 1048).

Kapitalisme memainkan peranan ini dengan membuat orang percaya bahawa mereka akan
mencapai kebahagiaan memiliki atau memperoleh harta benda dan kesenangan, dengan
demikian mengabadikan lingkaran permintaan dan penawaran, dengan hasilnya insan-insan
yang akhirnya dilemparkan ke dalam jurang ketidakbahagiaan yang tidak pernah berakhir - yang
kemudian tidak dapat disembuhkan dengan "alternatif* lain yang ditawarkan dalam pasaran. Oleh
itu, lingkaran komodifikasi diabadikan.

Aspek kerohanian dalam kehidupan manusia tidak hanya diperuntukkan bagi mereka
yang memenuhi keperluan asasnya. Islam sebaliknya mengingatkan untuk mewujudkan
hubungan dengan Pencipta sebelum dan semasa memenuhi keperluan ini dengan menilai
tindakan dalam lima nilai peraturan perundangan Islam.4 Ini dicapai dengan merenungkan
hukum, misalnya, makanan yang hendak dimakan, cara membeli kereta, dan lain-lain. Selain itu,
seorang Muslim seharusnya mengucap nama Allah (dengan membaca basmalah) setiap kali
memulakan tindakan. Oleh itu, mereka mewujudkan hubungan (kerohanian) dengan Pencipta
pada setiap saat dalam hidup mereka. Tambahan pula, setiap situasi yang melibatkan
kekurangan “keperluan asas" yang disebut akan membawa kepada refleksi yang lebih



mendalam, memanggil nama Pencipta, meminta (dengan berdoa, melakukan solat hajat,dan
sebagainya). Situasi ini dicerminkan secara rohani dan intelektual sebagai situasi pertumbuhan
peribadi dan ujian ketabahan; jika lulus, ia membawa kebahagiaan. Pengalaman berpuasa yang
tinggi nilai kerohanian dalam bulan Ramadhan, yang dilakukan oleh umat Islam di seluruh dunia
setiap tahun, menghakiki dirinya kerana keperluan makanan yang sangat asas tidak dipenuhi dari
waktu subuh hingga senja.

Konsep Islam yang paling asas seperti konsep 'ibadah (menyembah Allah), rezeki
(ketentuan yang ditentukan oleh Allah) (SWT), tawakal (bergantung kepada Allah), dan percaya
pada gada' dan gadar (takdir) semuanya menyatakan hakikat bahawa konsep kerohanian
merangkumi seluruh kehidupan, tindakan dan proses membuat keputusan bagi individu dan
masyarakat. Oleh itu, penghakikian diri paling banyak berlaku di mana-mana tahap kewujudan
manusia.

Ringkasnya, idea Islam mengenai penjangkauan diri merangkumi seluruh kehidupan
manusia dalam mana-mana aspeknya, dengan terus menjalin hubungan dengan Pencipta.
Sistem kapitalis mempromosikan idea (secara empiris palsu) bahawa kebahagiaan terletak pada
pengumpulan kekayaan dan kesenangan fizikal yang berbagai jenis. Oleh kerana sifat manusia
tidak akan pernah berpuas hati dengan pemerolehan ini, manusia tidak akan pernah dapat
mencapai kebahagiaan, sehingga kekal dalam kitaran penggunaan yang berterusan, dalam
ketidakseimbangan rohani, mental, dan akhirnya fizikal pada individu, masyarakat, dan di
peringkat antarabangsa. Peratusan kemurungan, penyakit mental, keganasan dan keputusasaan
di negara perindustrian maju dan di negara lain yang mengamalkan sistem yang sama adalah
petunjuk yang jelas bagi kemusnahan sistem ini, idea yang mendasarinya serta aplikasinya.

Bertentangan dengannya, pendekatan Islam melihat kebahagiaan dalam mendapatkan
reda dan ganjaran Pencipta di Akhirat. Oleh itu, kebahagiaan dapat dicapai dalam apa jua
keadaan material. Walaupun konsep Islam menyedari keperluan asas manusia dan menganggap
memenuhinya adalah satu keperluan, penghakikian kerohanian manusia berlaku dalam apa jua
keadaan.

Kesimpulan

Walaupun Model hierarki keperluan Maslow telah meresap dalam banyak pengkhususan dan
buku teks, ia telah dikritik atas pelbagai sebab yang berbeza, kerana tidak dibuktikan secara
empirikal, kerana universalisasi model berdasarkan nilai-nilai Amerika (etnosentrisnya), kerana
percanggahan dalaman dan sebab-sebab lain. Model berbentuk piramid yang tersebar luar itu
bahkan tidak menggabungkan perkembangan pemikiran Maslow sendiri dalam versi lanjutan
yang dikemaskini.

Model ini digunakan dalam pengkhususan yang berbeza, seperti pemasaran, dengan
cara yang dipersempit berbanding yang asal. Kemaskini yang ditambah oleh pengarangnya tidak
diberi pertimbangan sewajarnya. Ini mungkin sebahagian daripada simptom masa dan zaman
kita dan keadaan akademik di seluruh dunia bahawa semakin mudah dan cair suatu model
berbanding versi asalnya, semakin berjaya model tersebut.

Banyak kritikan berkisar tentang peranan kerohanian dalam model Maslow. Penerimaan
Islam terhadap model tersebut tertumpu pada perkara ini. Sebilangan sarjana cuba memurnikan
antara model Maqasid al-Shart'ah (objektif Sharr'ah yang lebih tinggi) yang dipermudah dan



hierarki keperluan Maslow. Artikel ini telah menunjukkan bahawa pemurnian ini tidak memberikan
keadilan kepada kedua-dua model tersebut.

Pendekatan Islam meletakkan dasar untuk mengimbangi antara keperluan material dan
rohani dalam semua situasi kewujudan manusia, dalam masa ketepuan dan keperluan,
kestabilan dan perubahan, kesihatan dan penyakit, kebahagiaan dan kesusahan. Oleh itu, model
hierarki keperluan berbeza seperti Abraham Maslow tidak dapat memberikan kredit kepada realiti
interaksi antara aspek material dan rohani manusia dalam situasi kehidupan yang berbeza,
walaupun aspek kerohanian wajar dinamakan terlebih dahulu.

Oleh itu, pengarang berpendapat dan menyimpulkan bahawa model seperti Maslow tidak
boleh  "diislamkan" dengan ~menambahkan atau menjatuhkan, atau berusaha
menggabungkannya dengan model yang dihasilkan secara Islam seperti paradigma Maqgasid al-
Shart'ah.

Nota akhir

1. Untuk melihat pelbagai kajian yang mengkritik model Maslow tentang perkara ini dan kritikan
yang lain, lihat Yang, 2003, pp. 176-177.

2. Bandingkan bahagian kritikan Islam terhadap model Maslow di bawah.

3. Lihatjuga Kerim Edipoglu (2006), Islamisierung der Soziologie oder Soziologisierung des
Islam? Indigenisierungsansatze in Malaysia, Iran und der arabischen Welt, Doctoral Dissertation,
Tubingen, p. 54.

4. laitu dengan menilai suatu tindakan sebagai wajib, sunat, harus, makruh dan haram.
Rujukan

Al-‘Asqalant, Ahmad ibn ‘AlTibn Hajar (1986). Fath al-bari sharh sahih al-Bukhart. Kaherah: Dar al-Rayyan
lil-turath.

Al-Bukhart, Muhammad ibn Isma‘l (1993). Sahih al-Bukhart. Damsyik: Dar Ibn Kathir.

Ali, A. H. (1995). The nature of human disposition: Al-Ghazali’'s contribution to an Islamic concept of
personality. Intellectual Discourse, 3(1), 51-64.

Ali, A. J., al-Aali, A., & al-Owaihan, A. (2013). Islamic perspectives on profit maximization. Journal of
Business Ethics, 117(3), 467-475.

Alias, A., & Samsudin, M. Z. (2005). Psychology of motivation from an Islamic perspective. Kertas kerja
dibentangkan di the 3rd International Seminar on Learning and Motivation (September 10—
12, 2005), Langkawi, Malaysia.

Al-Nawawrt, Yahya Sharaf. (1996).Sharh al-Nawawrt ‘ala Muslim. Damsyik: Dar al-Khayr.

Alserhan, B. A. (2012). The principles of Islamic marketing. Gower: London.

Auda, J. (2007). Magasid al-shariah as philosophy of Islamic law. A systems approach. IlIT: Herndon.

Auda, J. (2008). Magasid al-shariah. An introductory guide. IlIT: Herndon.

Baqutayan, S. (2012). The innovation of human nature in Islam. International Journal of Social Sciences
and Education, 2(1), 162-173.

Borgonovi, F. (2008). Doing well by doing good. The relationship between formal volunteering and self-
reported health and happiness. Social Science & Medicine, 66(11), 2321-2334.



Boulanouar, A, & Boulanouar, Z. (2013). Islamic  marketing and  conventional
marketing theory: A brief case study of marketing what Muslim women wear. International
Journal of Teaching and Case Studies, 4(4), 287-295.

Chomvilailuk, R., & Butcher, K. (2013). The effect of SCR knowledge
on customer linking, across cultures. International Journal of Bank Marketing, 31(2), 98—-114.

Cofer, C. N., & Appley, M. H. (1964). Motivation: Theory and Research. New York: Wiley.

De Mooij, M. (2009). Consumer behaviour and culture: Consequences for global marketing and
advertising (2nd ed.). Los Angeles: Sage.

Edipoglu, K. (2006). Islamisierung der Soziologie oder Soziologisierung des
Islam? Indigenisierungsansatze in Malaysia, Iran und der arabischen Welt (Unpublished
Doctoral Dissertation), University of Tubingen, Germany.

Gambrel, P. A.,, & Cianci, R. (2003). Maslow’s hierarchy of needs: Does it
apply in a collectivist culture. Journal of Applied Management and Entrepreneurship, 8(2),
143-161.

Guarin, A., & Knorringa, P. (2014). New middle-class consumers in rising powers: Responsible

consumption and  private standards. Oxford Development Studies, 42(2), 151—
171.

Habib, R. (1993). Modernising vs Westernizing the social sciences: The case of psychology. In A. M.
Elmessiri (Ed.), Epistemological bias in the physical and social sciences (pp. 126-144). llIT:
London.

Hofstede, G. (1984). The cultural relativity of the quality of life concept. Academy of Management
Review, 9(3), 389-398.

Hossli, P. (2007, January 29). As life situations change, so too do values. Credit Suisse Bulletin. Diperolehi
daripada http://www.hossli.com/articles/2007/01/29/as-life-situations-change-so-too-do-values

Jarkas, A. M., Radosavljevic, M., & Wuyi, L. (2014). Prominent demotivational

factors influencing the productivity of construction project managers
in Qatar. International Journal of Productivity and Performance Management, 63(8), 1070—
1090.

Jerome, N. (2013). Application of the Maslow’s hierarchy of need theory; impacts and implicatio
ns on organisational culture, human resource and employee’s performance. International
Journal of Business and Management Invention, 2(3), 39-45.

Keynes, J. M. (1931). Essays in persuasion. London: Macmillan.

Khaidzir, 1., Anwar, K. H.,, & Hamsan, H. H. (2011). Measurement of self-
esteem: Comparison between the constructs of West and Islam. International Journal of
Humanities and Social Science, 1(13), 196-201.

Koltko-Rivera, M. (2006). Rediscovering the later version of Maslow’s hierarchy of needs: Self-
transcendance and opportunities for theory, research, and unification. Review of General
Psychology, 10(4), 302-317.

Korschun, D., Bhattacharya, C. B., & Swain, S. D. (2014). Corporate social responsibility, customer
orientation, and the job performance of frontline employees. Journal of Marketing, 78(3), 20-37.

Kotler, P., & Armstrong, G. (2015). Principles of marketing (16th ed.). USA: Prentice-Hall.

Lee, E. M., Park, S., & Lee, H. J. (2013). Employee perception of CSR activities: Its antecedents
and consequences. Journal of Business Research, 66, 1716-1724.

Levitt, T. (1983, May/June). The globalisation of markets, Harvard Business Review, 2—11.

Liu, W., & Aaker, J. (2008). The happiness of giving: The time-ask effect. Journal of Consumer Research,
35(3), 543-557.

Loh, D., Wrathall, J., & Schapper, J. (2000). The Maslow revival: Maslow’s hierarchy of needs as a
motivational theory, Monash University (Working Paper, 78/00). Caulfield, Vic. : Monash
University, Faculty of Business and Economics.

Maslow, A (1970). Motivation and personality (2nd ed.). New York: Harper and Row.



Maslow, A. (1971). The farther reaches of human nature.
http://www.humanpotentialcenter.org/Articles/FartherReaches.pdf

Maslow, A. (1982). The journals of Abraham Maslow. USA: Lewis Publishers.

Mukheriji, P. N., & Sengupta, C. (Eds.). (2004).Indigeneity and universality in social science: A South Asian
response. New Delhi: Sage.

Nevis, E. C. (1983). Using an American perspective in understanding another culture: Toward a hierarchy
of needs for the People’s Republic of China. The Journal of Applied Behavioral Science, 19(3),
249-264.

Nisbet, E. K., Zelenski, J. M., & Murphy, S. A. (2011). Happiness is in our
nature: Exploring nature relatedness as a contributor to subjective well-being. Journal of
Happiness Studies, 12(2), 303-322.

Ragab, I. (1997). Creative engagement of modern social science scholarship: A significant component of
the Islamization of knowledge effort. Intellectual Discourse, 5(1), 35—49.

Ramprasad, K. (2013). Motivation and workforce performance in Indian industries. Research Journal
of Management Sciences, 2(4), 25-29.

Robbins, S. P., & Coulter, M. (2013). Management (12th ed.). Upper Saddle River, NJ: Pearson.

Saeed, M., Ahmed, Z. U., & Mukhtar, S. (2001). International marketing ethics form an Islamic perspective:
A value-maximization approach. Journal of Business Ethics, 32, 127-142.

Shauki, E. (2011). Perceptions on corporate social responsibility: A study in capturing public con
fidence. Corporate Social Responsibility and Environment Management, 18(3), 200—208.

Sheth, J., & Mittal, B. (2004). Customer behaviour: A managerial perspective(2nd Ed.). USA: Thomson
Southwestern.

Smith, L. T. (1999). Decolonising methodologies: Research and indigenous peoples. London: Zed
Books.

Smith, N. C., Read, D., & L6pez-Rodriguez, S. (2010). Consumer perceptions of corporate social
responsibility: The CSR halo effect (INSEAD Working Paper No. 2010/16). INSEAD Social
Innovation Centre.

Solomon, S., Greenberg, J., & Pyszczynski, T. A. (2004). Lethal consumption: Death-denying materialism.
In T. Kasser & A. D. Kanner (Eds.), Psychology and consumer culture: The struggle for a good
life in a materialistic world(pp. 127—-146). Washington, DC: American Psychological Association.

Soper, B., Milford, G. E., & Rosenthal, G. T. (1995). Belief when evidence does not support theory.
Psychology & Marketing, 12(5), 415-422.

Taormina, R. J., & Gao, J. H. (2013). Maslow and the motivation hierarchy:
Measuring satisfaction of the needs. American Journal of Psychology, 126(2), 155-177.

Wahba, M. A., & Bridwell, L. G. (1976). Maslow  reconsidered: A review
of research on the need hierarchy theory. Organizational Behavior and Human Performance,
15, 212-240.

Westwood, R. J. (1992). Organisational behaviour: Southeast Asian perspectives. Hong Kong:
Longman Group.

Yang, K. S. (2003). Beyond Maslow’s culture-bound linear theory: A
preliminary statement of the double-Y model of basic human needs. Nebraska Symposium
on Motivation.49, 175-255.

Zakaria, M., & Abdul Malek, N. A. (2014). Effects of human needs based on
the integration of needs as stipulated in magqgasid syariah
and Maslow’s hierarchy  of needs on zakah  distribution  efficiency  of
asnaf assistance business programme. Jurnal Pengurusan, 40, 41-52.






