
Terjemahan makalah bertajuk Maslow’s hierarchy of needs: An Islamic critique oleh pengarang 
Anke Iman Bouzenita dan Aisha Wood Boulanouar yang diterbitkan dalam jurnal Intellectual 
Discourse, 24:1 (2016) 59–81. 
 

Hierarki keperluan Maslow: Satu kritikan dari perspektif Islam 
 
Anke Iman Bouzenita* dan Aisha Wood Boulanouar** 
* Profesor Madya, Department of Islamic Sciences, College of Education, Sultan Qaboos 
University, Oman. Email: bouzenita@squ.edu.om  
** Penolong Profesor, Department of Marketing, College of Economics and Political Science, 
Sultan Qaboos University, Oman. Email: aboulanouar@squ.edu.om 
 

Abstrak: Model hierarki keperluan Abraham Maslow sangat meluas capaiannya dalam pelbagai 
pengkhususan akademik. Selepas menerangkan model tersebut secara ringkas, makalah ini 
merumuskan kritikan terhadapnya yang telah sedia ada. Walaupun kritikan terhadap kesahihan 
empirik dan etnosentrisme sering dibincangkan dalam literatur, pengarang makalah ini memberi 
tumpuan khusus pada kekurangan pertimbangan aspek kerohanian insan dalam model Maslow. 
Makalah ini meneroka sebab-sebab model tersebut dijadikan satu komoditi (iaitu perceraian 
model daripada intipati utamanya dan penggunaannya semata-mata sebagai satu komoditi) dan 
kekurangan pertimbangan terhadap perubahan yang dilakukan oleh Maslow kemudiannya. 
Perhatian khusus diberikan pada penggunaan model ini dalam bidang pemasaran, berdasarkan 
kedudukannya sebagai bidang yang merangkumi perspektif kapitalis sepenuhnya, bukan sahaja 
melalui pengiklanan tetapi juga melalui pembangunan konsep insaniah. Makalah ini turut 
menerangkan kepelbagaian penerimaan model tersebut di kalangan ahli akademik Muslim. Ia 
juga mengkritik secara Islamik terhadap asas dan penggunaan model tersebut. Pengarang 
menyimpulkan bahawa usaha untuk memurnikan model tersebut dengan objektif (maqāṣid) 
Sharī‘ah yang lebih tinggi tidak dapat berlaku adil terhadap kedua-dua model tersebut. 
 
Kata  Kunci: Hierarki  keperluan;  Maqāṣid al-Sharī‘ah;  pemasaran,  Maslow;  kerohanian. 
 
Hierarki keperluan Maslow yang dibangunkan pada tahun 1950-an di Amerika Syarikat (A.S.) 
oleh Abraham Maslow yang merupakan seorang anak imigran Yahudi Ukraine, adalah model 
yang meluas capaiannya. Ia yang sering dipersembahkan dalam bentuk piramid yang 
dipermudah kepada pelajar dari pelbagai bidang pengkhususan. Seperti yang dinyatakan oleh 
Yang, buku “Motivation and Personality“ (Motivasi dan Personaliti) karangan Maslow yang 
pertama kali diterbitkan pada tahun 1954, "telah menjadi salah satu penerbitan yang paling 
meluas dirujuk dalam tempoh 46 tahun" (Yang, 2003). Sejak diperkenalkan, pengaruh model ini 
kekal bertahan dalam bidang psikologi, pendidikan, ekonomi, pemasaran, pengurusan, sosiologi, 
sains politik dan lain-lain. Ia juga telah jauh meresap dalam kesedaran masyarakat umum. 
Walaupun pernyataan Yang merujuk kepada A.S. khususnya, tidak dapat dinafikan bahawa 
model tersebut bertapak dalam kesedaran masyarakat awam di mana sahaja ia diajarkan. 
 

Dengan kebangkitan hegemoni Barat dan percambahan rancangan pembelajaran serta 
kandungan dalam dunia akademik, model hierarki keperluan telah diterima di seluruh dunia. 
Walaupun terpasak dalam ideologi kapitalis, kesahihan universalnya kerap kali diandaikan sahih. 
Jarang sekali ia diajarkan dengan kritis yang mendorong perbincangan mengenai kelemahannya 
yang mungkin ada. 
 



Tidak dapat dipastikan sama ada Maslow menganggap modelnya bersifat sarwajagat dan 
boleh diaplikasikan di seluruh dunia. Pakar teori mutakhir berpendapat bahawa Maslow tidak 
bermaksud modelnya bersifat universal (Loh, Wrathall, & Schapper, 2000), walaupun Wahba dan 
Bridwell (1976) menyatakan, "Maslow menaakulkan [dalam karya sendiri] bahawa keperluannya 
bersifat 'lebih universal’ untuk semua budaya berbanding keinginan atau tingkah laku lain yang 
lebih cetek” (hlm. 213, memetik Maslow, 1970, hlm. 54). Model ini kelihatannya seperti ia telah 
diterima seadanya. Sebagaimana Yang menyimpulkan, "penekanannya pada sifat naluri 
keperluan asas memberi gambaran mudah bahawa teorinya dapat diterapkan secara universal" 
(Yang, 2003, hlm. 171).  
 
 Bidang pemasaran telah dipilih sebagai kajian kes untuk memberi contoh bagaimana 
model ini dijadikan sebagai satu komoditi (atau dalam istilah lain, komodifikasi). Pengarang 
memahami komodifikasi sebagai pilihan idea-idea tertentu, perlambangan simbolik yang 
dipermudah (kadangkala dengan kurangnya pertimbangan latar belakang intelektual atau 
masyarakat) dan terjemahannya menjadi satu standard dan / atau barang dagangan. Bidang 
pemasaran sangat sesuai untuk tujuan ini, memandangkan ia bermatlamat mempromosikan 
suatu perspektif (bukan intipati utama barangan) dan menumpukan barangan atau idea atau 
pengalaman untuk menjadi "apa yang boleh dijual" sebagai sifat utamanya. Makalah ini cuba 
mempertimbangkan kembali model Maslow dan penggunaan serta penerimaannya dalam bidang 
akademik, khususnya di kalangan ahli akademik Muslim. 
 
Ringkasan model Maslow 
 
Maslow mempromosikan pendekatan "kemanusiaan" untuk mempelajari manusia, menolak 
hegemoni “bebas nilai, neutral nilai, menolak nilai" (Maslow, 1971, hlm. 4) dalam sains ketika 
zaman nya (dan zaman kita). Sebagai seorang ateis, Maslow menganggap pemikiran saintifik di 
zamannya sebagai suatu yang merendahkan nilai pengalaman manusia dengan merujuk kepada 
sains semula jadi sebagai model tanpa mempertimbangkan kerumitan dan ruang lingkup 
pengalaman manusia. Dalam membangunkan modelnya, Maslow percaya bahawa "petua 
berkembang" wajar dimodelkan (berasaskan golongan yang luar biasa) untuk menunjukkan 
kepada insan tentang potensi mereka : 
 

Petua berkembang adalah di mana semua tindakan berlaku, di sinilah 
semua kromosom menyelam, di mana semua proses pertumbuhan paling 
terlihat dan paling aktif. Apa yang telah saya lakukan sebagai teknik 
adalah mengeluarkan spesimen terbaik berbanding mengambil sampel 
keseluruhan populasi (1971, hlm. 5). 

 
Maslow cuba mengembangkan "psikologi berdasarkan orang yang sihat berbanding 

orang yang sakit" (Maslow, 1982, hlm. 235). Model piramid tersebut kelihatan seperti gambaran 
atau representasi paling kerap dalam model hierarki keperluannya dengan hak tertinggi di 
bahagian atas, menduduki dan mempersonifikasikan tahap "penghakikian diri" (self 
actualisation). Maslow sendiri nampaknya tidak pernah menggunakan skim piramid yang 
dipermudah. 
 

Model "Hierarki Keperluan" Maslow menarik minat secara meluas kerana "ia 
membentangkan teori motif manusia dengan mengelaskan keperluan asas manusia dalam 
sebuah hierarki, dan teori motivasi manusia yang menghubungkan keperluan ini dengan tingkah 
laku umum" (Wahba & Bridwell, 1986, ms 213). Menurut Westwood (1992) dalam Loh et al. (2000, 
hlm. 3), model ini berasaskan tiga prinsip utama: 



 

 
1. Prinsip Kekurangan (Deficit Principle) - jika suatu keperluan tidak dipenuhi, ia 

menimbulkan ketegangan, lalu mendorong tindakan menuju kepuasan. Ia menganggap 
bahawa keperluan yang memuaskan tidak dapat memberi dorongan. Akan tetapi 
keperluan yang tidak terpenuhi diandaikan mendominasi (Maslow, 1970, hlm. 293). 

2. Prinsip Kelebihan (Prepotency Principle)- keperluan mesti dipenuhi dalam urutan 
menaiknya, dan hanya setelah setiap keperluan tahap rendah sekurang-kurangnya 
sebahagian dipenuhi, maka keperluan tahap yang lebih tinggi berikutnya dapat dikejar 
(Maslow, 1982, hlm. 236) 

3. Prinsip Kemajuan (Progression Principle) - keperluan fisiologi, seperti makanan, tempat 
tinggal dan suhu yang sesuai mesti dipenuhi sebelum seseorang melihat keperluan untuk 
menaiki piramid (Maslow, 1982, hlm. 236). 

 

Selanjutnya, model tersebut memisahkan keperluan kepada keperluan "pertumbuhan" 
(pencapaian, penghakikian diri) dan keperluan "kekurangan" (keselamatan, kepemilikan) (Wahba 
& Bridwell, 1976). Paradoks model ini adalah Maslow berpendapat bahawa semua tahap 
keperluan saling bergantung (Maslow, 1970, hlm. 97), sambil menegaskan bahawa mereka 
berkuasa dan progresif. Model ini telah dimasukkan dalam "operasi" tanpa memberi perhatian 
kepada catatan terakhir berkenaan saling kebergantungan ini. Begitu juga, pertimbangan 
pengembangan model Maslow yang kemudian - yang membuatnya lebih rapi, juga belum dapat 
dioperasikan (Koltko-Rivera, 2006). Malah, Loh et al. (2000) berpendapat bahawa, "walaupun 
terdapat banyak bukti bahawa sifat intrinsik teori tidak berfungsi, relevannya berpunca bukan 
daripada kebolehlaksanaan teori itu, tetapi daripada "kegunaan" teori tersebut” (hlm. 21). 
 

Subjek perniagaan - Ekonomi dan Pengurusan, dan daripadanya, Pemasaran, 
Kewangan, Sistem Maklumat dan yang sama jenisnya - telah memodelkan teori dan penyelidikan 
mereka mengenai sains asas. Walaubagaimanapun, dalam beberapa bidang perniagaan, seperti 
Pengurusan dan Pemasaran, pengaruh ilmu sosial yang tidak dapat dielakkan telah dirasakan, 
disebabkan oleh penumpuan bidang ini pada manusia- sebagai pekerja, pemilik, pembeli, 
penjual, mahupun pembekal. Oleh itu, antropologi, sosiologi, pendidikan dan khususnya 
psikologi, telah digali untuk mencari teori dan model. 
 
 Dalam bidang perniagaan, model Maslow masih diajarkan sebagai asas penting dalam 
buku teks berkaitan. Sebagai contoh, dalam buku “Principles of Marketing” (2015) Kotler yang 
pertama kali diterbitkan pada tahun 1957 dan kini dalam edisi ke-16 dan buku Management 
(2013) Robin, yang kini dalam edisi ke-12. Model ini juga telah digunakan secara meluas 
terutamanya berkaitan dengan: 1) motivasi pengguna untuk membeli (misalnya Guarin & 
Knorringa, 2014; Taormina & Gao, 2013); dan 2) sebagai model untuk meningkatkan produktiviti 
pekerja (misalnya Jerome, 2013; Ramprasad, 2013; Jarkas, Radosavljevic, & Wuyi, 2014). Model 
yang seringkali dipersembahkan sebagai piramid yang cantik, menarik minat serta mudah 
difahami dan dijelaskan. Aksinya tergambar dalam kempen pengiklanan, yang sering digunakan 
untuk menampakkan "jurang keperluan yang terlihat" dan ketegangan di sekitarnya bagi 
mencetuskan pembelian. Tambahan pula, ia terlihat sebagai benar melalui inisiatif yang disebut 
"tanggungjawab sosial korporat" oleh organisasi perniagaan yang membenarkan pekerja 
mengambil masa setengah hari sebulan untuk melakukan kerja kemasyarakatan seperti 
membantu dalam program membaca di sekolah atau bekerja untuk orang kurang upaya. Program 
seumpama ini membawa pulangan berganda bagi syarikat kerana ia sangat memotivasi 
kakitangan, yang merasakan mereka menyumbang kepada masyarakat serta mengurangkan 



pergantian kakitangan kerana mereka merasakan iltizam terhadap program yang mereka sertai 
(Korschun, Bhattacharya, & Swain, 2014; Lee, Park, & Lee, 2013). Dalam masa yang sama, ia 
membawa manfaat kepada syarikat apabila terlihat sebagai organisasi yang prihatin terhadap 
keperluan dan kehendak masyarakat (Chomvilailuk & Butcher, 2013; Smith, Read, & López-
Rodríguez, 2010). Kesemuanya membawa ganjaran yang paling asas (iaitu wang) (Shauki, 
2011), selaras dengan matlamat utama mereka untuk memaksimumkan keuntungan. 
 
Kritikan berbeza terhadap model Maslow 
 

Model ini telah dikritik kerana bersifat etnosentris dan juga sebagai "pengagungan diri" 
pada tahap penghakikian diri, iaitu suatu tahap yang mengakibatkan Maslow sendiri mendapati 
kesalahan dengan rumusan asalnya, dan berusaha untuk merumuskan model motivasi manusia 
yang sangat berbeza. 
 

Tidak sukar untuk mencari pelbagai kritikan terhadap model Maslow. Terdapat banyak 
kritikan mengenai kesahihan empiriknya. Maslow malah membuat pemerhatian peribadi yang 
terbatas sebagai dasar modelnya (ketika dia menyebut dirinya sendiri, dia hanya 
mempertimbangkan tingkah laku model) (Maslow, 1971). Tidak ada kajian empirikal yang 
capaiannya melibatkan lapisan masyarakat yang berbeza, bahkan masyarakat Amerika pada 
saat beliau merumuskan modelnya.1 
 

Sebilangan besar kritikan konseptual dan kesahihannya telah memfokuskan pada dua 
asas model: pergantungan model pada individualisme "Barat" berbanding bentuk organisasi yang 
lebih bersifat kemasyarakatan, dan etnosentrismenya. Hofstede (1984, hlm. 389–398) mengkritik 
model tersebut kerana sifat etnosentrismenya (Loh, 2000). Penyelidikan Hofstede sendiri 
mengenai nilai "universal" menyoroti faktor-faktor seperti individualisme berbanding kolektivisme 
(kebersamaan), pengagihan kuasa besar atau kecil, tahap penghindaran ketidakpastian, 
kelelakian berbanding kewanitaan, serta orientasi jangka pendek dan panjang dalam pelbagai 
budaya (Gambrel, 2003, p 144). Maslow menjalankan pemerhatian di sekitarnya. Beliau 
merumuskan modelnya mengenai masyarakat A.S. yang sangat individualistik ketika 1950-an. 
Beliau tidak mempertimbangkan masyarakat yang lebih tinggi nilai kolektivisme (Timur Jauh dan 
Timur Tengah) dan kesan kolektivisme mereka ketika membicarakan hierarki keperluan. Edwin 
C. Nevis (1983), seorang ahli psikologi Amerika yang mengajar psikologi organisasi di Shanghai, 
mengenal pasti model tersebut sebagai tidak sesuai untuk latar masyarakat Cina, lalu 
membangunkan sendiri hierarki keperluan Nevis. Nevis menyedari bahawa hierarki keperluan 
dalam budaya yang berbeza dapat dikelaskan berdasarkan dimensi individualisme-kolektivisme 
serta dimensi ego-sosial (Loh et al., 2000, hlm. 9). Tidak seperti Maslow, Nevis tidak pernah 
menjadikan data empirikal sebagai asas penyelidikannya (Loh et al., 2000). Beliau tidak menguji 
model hierarkinya di kalangan masyarakat Cina. 
 

Gambrel dan Cianci (2003) telah mengemukakan batasan model Maslow yang 
berorientasikan Barat dengan menggunakan model teori motivasinya dalam pengurusan 
antarabangsa, lalu mereka membandingkannya dengan keperluan khusus budaya yang lebih 
kolektif seperti di China. Pengarang menyatakan bahawa tiga teori kandungan yang termasyhur, 
termasuk hierarki keperluan Maslow, teori dua faktor Herzberg, dan teori tiga faktor McClelland, 
semuanya telah dibangunkan oleh ahli teori Amerika. Mereka hanya melibatkan peserta Amerika 
dalam penyelidikan mereka (Gambrel, 2003). Oleh itu, masalah universalisasi kelihatan seperti 
suatu isu yang biasa. Keperluan pendekatan kajian rentas budaya kekal sehingga hari ini, seperti 
yang dinyatakan oleh Smith (1999), "penyelidikan itu sendiri adalah suatu intervensi yang kuat, 
yang secara tradisinya membawa manfaat kepada penyelidik dan asas pengetahuan kumpulan 



dominan dalam masyarakat" (hlm. 176) . Cofer and Apply (1964) mengutarakan perbezaan antara 
keperluan pertumbuhan dan kekurangan menjadi dasar pandangan ramai ahli psikologi 
pembangun teori terkemuka pada masa itu seperti Rogers, Allport dan Fromm serta Maslow 
(Wahba & Bridwell, 1976, hlm. 236 ). 
 

Membandingkan pendekatan Maslow dengan pendekatan kolektivis Timur Jauh (Cina) 
memang sudah dijangkakan, memandangkan adanya percubaan tertumpu untuk mencipta model 
baru yang dapat digunakan dalam hubungan ekonomi antara "Barat" (di sini: AS) dan "Timur" (di 
sini: China) (Loh et al., 2000). 
 

Model yang lebih murni telah dibangunkan berasaskan dasar ini. Yang (2003) mengkritik 
model Maslow berkenaan "hierarki satu dimensi" dan "kesahihan rentas-budaya", 
membangunkan apa yang disebutnya "Model Dua Y Keperluan Asas Insan” (Double Y-model of 
Basic Human Needs). Beliau cuba menyusun semula keperluan manusia dari segi potensi relatif 
mereka dalam model tidak linear dan membezakan antara keperluan kolektivistik dan 
individualistik. Apa yang menarik untuk diperhatikan adalah kritikan terhadap model Maslow yang 
dilihat paling banyak diberi perhatian adalah kritikan yang menjanjikan lebih banyak kejayaan 
dalam bidang perniagaan antarabangsa (pengurusan, pemasaran), sedangkan pemahaman 
tentang kebenaran dan kepalsuan semata-mata bukanlah motif utama dalam perbincangan. 
 
Komodifikasi model dan kemaskini yang dibuat oleh Maslow 
 

Koltko-Rivera memberikan pertimbangan yang cukup banyak pada model hierarki 
keperluan Maslow yang dikemaskini, yang menempatkan "penjangkauan diri (self-
transcendence) sebagai langkah motivasi melebihi penghakikian diri" (2006, hlm. 302). Penulis 
menyebutkan beberapa akibat penting daripada pertimbangan semula tersebut untuk teori dan 
penyelidikan, antaranya adalah penyatuan kerohanian kepada arus perdana psikologi, dan satu 
pendekatan yang lebih meliputi kepelbagaian budaya untuk teori psikologi (hlm. 302). Koltko-
Rivera menerangkan "versi buku teks biasa hierarki keperluan Maslow" sebagai "tidak tepat 
secara serius sebagai cerminan rumusan teori Maslow yang telah dikemaskini" (hlm. 306): 
 

Model versi kemaskini meletakkan bentuk perkembangan tertinggi insan pada 
tahap langkau peribadi [transpersonal], di mana diri / ego dan keperluannya 
dijangkaui. Ia mewakili perubahan besar dalam konsep keperibadian manusia 
dan perkembangannya. … Pada tahap penjangkauan diri [self-transcendence], 
keperluan individu diketepikan sebahagian besarnya, untuk melayani orang lain 
dan untuk kuasa atau sebab yang lebih tinggi yang dianggap sebagai di luar 
peribadi sendiri (hlm. 306-307). 

 
Kertas kerja Koltko-Rivera tidak hanya menarik berkaitan versi Maslow yang dikemaskini (seperti 
yang dinaakulkan dalam sejumlah ceramah umum yang diadakan dari tahun 1967 dan dalam 
bukunya, "The Farther Reaches of Human Nature" (fitrah insan yang lebih tinggi), yang diterbitkan 
pada tahun 1971), dan mengapa ia tidak pernah mendapat penghargaan yang selayaknya, tetapi 
juga berkaitan dengan metodologi psikologi (kemanusiaan) itu sendiri, serta bagaimana ia 
menjadi sebahagian dalam struktur psikologi moden dan tidak mengiktiraf kerohanian. 
 

Menurut Koltko-Rivera, kesalahfahaman model versi kemaskini berterusan sehingga 
"tidak disebutkan penjangkauan diri sebagai status motivasi yang berbeza daripada pengharapan 
kendiri dalam hampir semua buku teks tentang teori Maslow" (hlm. 307). Sebab-sebabnya 
berkaitan dengan Maslow yang mempunyai sedikit peluang untuk menghebahkan teori yang telah 



dikemaskini itu sendiri (hlm. 308), kesukaran untuk mengakses bahan tersebut (hlm. 308), serta 
sebab-sebab yang berkaitan dengan struktur psikologi dan keengganannya untuk memberi 
penghargaan kepada kerohanian dalam kehidupan masyarakat dan "menstigma penyelidik 
agama dengan serius" (hlm. 309). Mungkin inilah sebabnya Maslow menambah, sebagai 
tingkatan yang lebih tinggi daripada penghakikian diri, tahap penjangkauan diri yang berfungsi 
sebagai "pengganti agama" dengan "makna dan keberkesanan yang jauh lebih peribadi daripada 
pengibadaan yang telah ditetapkan dalam agama yang sedia ada" (Maslow , 1982). Sebagai 
sebahagian daripada pembangunan teori ini, Maslow mencadangkan bahawa seseorang yang 
berusaha mencapai penghakikian diri akan merasakan peningkatan kepentingan pengharkikian 
diri setelah keperluannya dipenuhi (Wahba & Bridwell, 1976), berbeza dengan prinsip defisitnya.  
 

Aspek kedua, berdasarkan pada tinjauan beberapa entri jurnal Maslow, mengungkap 
skop pengalaman peribadi dan pemerhatian terhadap tingkah laku manusia yang terhad terbatas 
untuk pembangunan model, seperti mengambil para presiden Amerika sebagai sampel. Dengan 
Maslow mengalami serangan jantung yang hampir membawa maut dalam fasa akhir hidupnya 
(1967) dan pengalaman penjaukauan (transendental) yang dilibatkannya mungkin telah 
menunjukkan secara drastik keterbatasan kewujudan manusia. Catatan jurnal Maslow, setelah 
serangan jantungnya, mengenalpasti motivasi kerjanya sebagai "ditentukan (secara tidak sedar) 
oleh kecintaan Yahudi terhadap etika, utopianisme, Mesianisme, guruh kenabian. Falsafah sains 
saya yang penuh dengan nilai boleh disebut Yahudi - sekurang-kurangnya berdasarkan definisi 
peribadi saya. Saya pasti tidak menyedarinya ketika itu”(Maslow, 1982, hlm. 233). 
 

Pendapat Maslow bahawa penghakikian diri jarang berlaku, boleh menimbulkan kritikan 
di sisi materialistik "impian Amerika" (impian bahawa semua orang tidak kira latar belakang boleh 
berjaya). Maslow menyatakan:  
 

Tidak banyak cinta dalam keluarga A.S. Adakah ini kerana konsep keluarga 
disempitkan kepada pertalian darah (bukannya keluarga besar ala Puan Pearl? 
[tokoh yang menjaga kanak-kanak terbiar] Kekecewaan kekitaan? Kumpulan? 
Dari oasis di dunia yang buruk?). Saya jarang melihat perkahwinan yang 
bahagia dan keluarga yang bahagia. Apa yang dilakukan ini kepada anak-anak? 
Semua harapan terkubur. Bukan hanya institusi sosial, tetapi juga yang utama: 
kemakmuran itu sendiri. Merindukan kereta atau rumah dan kemudian masih 
sengsara - mengatasi kekurangan materialisme. Materialisme adalah falsafah 
yang luar biasa dan berfungsi dengan baik. Ia mencetuskan revolusi dan orang 
dengan rela mati kerana itu. Sehingga anda mendapat kemakmuran dan 
kesejahteraan dan anda sama-sama sengsara - lebih-lebih lagi (Maslow, 1982, 
hlm. 221).  

 
Keprihatinan Maslow dengan kekosongan materialisme yang tidak dijangka juga menjadi 

sumber minat dalam literatu akademik (Solomon, Greenberg, & Pyszczynski, 2004), terutamanya 
dalam bidang psikologi dan perniagaan. Namun, usaha untuk mendamaikan penyebab 
kurangnya kekurangan ini sebahagian besarnya adalah sia-sia. Beberapa cadangan untuk 
meningkatkan kebahagiaan (utiliti) adalah "keluar ke alam semula jadi" (Nisbet, Zelenski, & 
Murphy, 2011) atau "banyakkan aktiviti kesukarelawanan" (Borgonovi, 2008; Lui & Aaker, 2008). 
 

Bidang pemasaran telah melihat perkara  ini secara intensif melalui salah satu teori - tesis 
globalisasi (Levitt, 1983). Tesis ini berpendapat bahawa apabila orang menjadi lebih kaya dan 
melampaui keprihatinan untuk keperluan asas, mereka akan memperluas penggunaannya untuk 
memasukkan "produk global" atau "jenama global". Membelanjakan pendapatan boleh guna 



mereka yang diperolehi daripada barang-barang ini, akan mewakili gabungan simbol dan, oleh 
itu nilai - nilai Barat, khususnya Amerika, (De Mooij, 2009). Apa yang penting dalam dalam 
gabungan universalisasi nilai-nilai Barat yang berteori ini adalah kepercayaan bahawa 
sekularisme akan diterima pakai secara meluas - sesungguhnya, ini adalah premis yang 
dinyatakan daripada Inglehart's World Values Survey, salah satu pengumpulan data nilai yang 
paling luas di dunia (Hossli, 2007 ):  
 

Kita mati kerana kekurangan kerohanian. Metapatologi, gangguan nilai. Kita 
tidak tahan menjadi miskin atau lumpuh atau manusia yang kejam atau menjadi 
pengecut. Kita mesti menyukai diri kita sendiri. Tetapi ini tidak pernah dapat 
dicapai - ia mesti terus menjadi dan berkembang. Anda harus terus 
memperolehnya dan layak mendapatkannya. Sangat sukar untuk menjadi 
seorang yang tidak disenangi; sangat sukar untuk tidak disayangi; sangat sukar 
untuk  merasa murah, bersalah, malu, rendah diri (Maslow, 1982, hlm. 62). 

 
Walaupun Maslow menyarankan kerohanian, dia pasti menyedari bahawa saranannya tidak akan 
diberi perhatian dalam kesarjanaan akademik Barat yang sekular materialis. Sebenarnya, 
peminggiran sudut pandang agama atau kerohanian dalam sains sosial Barat sememangnya 
wujud dalam prasangka berat sebelas (bias) epistemologisnya (Habib, 1993). Penerapan 
perspektif spiritual, atau bahkan lebih spiritual, dalam kesarjanaan akademik Barat akan 
melemahkan "sains rasional", objektiviti penyelidikan dan, dengan demikian, ia tidak akan 
memenuhi keperluan model sosial (kapitalis).  
 

Kedudukan "kerohanian" Maslow sebagai sumber belum digali dengan semangat nyata 
dalam literatur. Habib (1993) meletakkan ini dalam prasangka berat sebelah epistemologi dalam 
kesarjanaan akademik Barat yang melihat agama atau kerohanian sebagai "tidak saintifik" atau 
tidak sesuai dengan pemikiran ilmiah kemanusiaan. Tentunya dalam pemasaran, penerapan 
awal dan “tesis globalisasi" etnosentrik yang tidak dipersoalkan (Levitt, 1983), mendorong 
kekaburan yang berleluasa di seluruh bidang sains sosial. De Mooij (2009) mengaku ini kepada 
etnosentrisme yang begitu mendalam sehingga tidak disedari, baik oleh negara asal mereka 
sendiri, dan juga negara-negara yang dieksport sistemnya. Ini membawa kepada peniruan 
berterusan idea yang sama, berdasarkan kerangka kerja yang sama, dan secara semula jadi 
memegang prasangka berat sebelah yang sama (lihat juga Mukherji & Sengupta, 2004).  
 

Jelas sekali, walaupun sekularisasi yang dijangkakan oleh Inglehart dan yang lain belum 
merangkumi seluruh lapisan masyarakat, komitmen terhadap pandangan Barat terhadap insan, 
juga merupakan bahagian yang tidak dapat dipisahkan dari prasangka berat sebelah model asal 
Maslow, masih ada. Ini bermakna bahawa penyusunan semula model Maslow dengan premis 
yang sama tidak akan berjaya, kerana asasnya tetap tidak kukuh. 
 
Maslow dalam bidang pemasaran: Satu kajian kes 
 
Pemasaran, sebagai satu bidang ilmu, dilihat sebagai kajian kes yang ideal untuk 
membincangkan model Maslow. Pemasaran bukan hanya suatu produk sistem ekonomi kapitalis 
seperti yang berlaku dalam masyarakat hari ini, malah ia juga mempunyai hubungan yang 
panjang dan daya tarik dengan hierarki keperluan Maslow. 
 
 Seperti yang telah disebutkan, model Maslow digunakan di seluruh disiplin perniagaan 
dan merupakan konsep asas yang diajarkan dalam pengenalan kursus pemasaran (lihat Kotler, 
misalnya). Sebagai satu topik Tingkah Laku Pengguna, hierarki Maslow menunjukkan kepada 



pelajar bagaimana manusia termotivasi untuk memenuhi keperluan dan tidak dapat maju 
sehingga keperluan tingkatan rendah dipenuhi. Dalam kursus pengiklanan dan promosi, model 
Maslow dapat digunakan untuk menunjukkan bagaimana orang bergerak untuk bertindak untuk 
mengembalikan kehidupan mereka menjadi seimbang setelah melihat jurang antara keadaan 
semasa dan keadaan ideal mereka.  
 

Bidang pemasaran adalah disiplin Barat iaitu suatu cabang dari bidang ekonomi yang 
dibangunkan di sekolah perniagaan A.S. pada tahun 1960-an. Oleh itu, memandangkan masa 
dan konteks lokasi pembentukannya, pemasaran adalah satu produk kapitalisme sekular 
individualis Barat dan, oleh itu, secara semulajadi beroperasi berdasarkan model pemaksimum 
keuntungan (Ali, al-Aali, & al-Owaihan, 2013; Saeed) , Ahmed, & Mukhtar, 2001).  
 

Perniagaan yang dimajukan dalam persekitaran ini wujud semata-mata untuk 
menghasilkan wang untuk para pemegang saham dan boleh dikatakan tidak mempunyai 
kewajipan terhadap pertimbangan etika melebihi apa yang sah menurut sistem perundangan sivil 
(Alserhan, 2012). Kapitalisme sendiri mencabar ciri-ciri manusia sebagai ciptaan mulia. 
Kewujudan manusia sangat berkait dengan jumlah barang yang dapat dihasilkan manusia, tahap 
perkembangan teknologi yang dapat mereka capai, dan sejauh mana mereka dapat 
memodenkan produk pengguna. Oleh itu, peranan individu adalah penggunaan yang lebih besar 
dan taraf hidup yang lebih baik ”(Habib, 1993, hal. 134). 
 

Pemasaran adalah satu mekanisme yang dibentuk dan dikekang oleh andaian dan 
prasangka berat sebelah (bias) keunggulan model kapitalis Barat. Ia berkisar tentang persepsi 
berbanding dengan realiti, maka walaupun Maslow sendiri tidak membezakan antara keperluan 
dan kehendak (Sheth & Mittal, 2004), ia adalah lonjakan pendek dari "keperluan" (keperluan 
"defisit" tingkatan rendah Maslow) kepada "kehendak" (keadaan atau barang yang lebih tinggi 
dari keperluan "pertumbuhan" tingkatan rendah). Perluasan kategori "keperluan" untuk 
merangkumi keinginan yang dirasakan sangat bermanfaat bagi perniagaan kerana ia 
meningkatkan jumlah pembelian dan pembelian berulang. Oleh itu, menarik pelanggan semuda 
mungkin ke dalam kitaran penggunaan memaksimumkan nilai seumur hidup pelanggan - atau 
jumlah pembelian sepanjang hayat. Meletakkan produk dalam fikiran pengguna sebagai ciri 
manusia / rakan, seperti halnya penjenamaan, membolehkan pengguna merasakan mereka 
mempunyai hubungan dengan produk - proksi untuk keperluan Maslow yang lebih tinggi (sosial, 
harga diri, dan lain-lain.).  
 

Model Maslow telah digunakan dengan meluas dalam pemasaran untuk memanfaatkan 
keperluan dan kehendak pelanggan yang tidak dapat dipenuhi dalam penjualan. Sebenarnya, 
model ini sudah meluas capaiannya, walaupun kurangnya bukti keberkesanannya sehinggalah 
sebuah makalah pemasaran telah membincangkan mengenai topik ini (Soper, Milford, & 
Rosenthal, 1995). Keynes (1931), ahli ekonomi terkenal, telah menulis bahawa "keperluan 
manusia mungkin kelihatan tidak puas" (1931, hal. 365).2 Namun, ia membahagikannya kepada 
dua kategori - keperluan mutlak (berkaitan dengan diri) dan keperluan relatif (keadaan anda 
berbanding dengan orang lain). 
 

Penyampaian model Maslow kepada pelajar perniagaan menimbulkan persoalan kecil. 
Model ini memenuhi keperluan latihan tenaga kerja untuk menjadi "warganegara" yang baik 
dalam ekonomi kapitalis (Habib, 1993). Seperti kebanyakan model lain, model ini secara 
hakikatnya salah kerana meninggalkan aspek kerohanian dalam kehidupan manusia. 
Sebenarnya, untuk mengakui manusia sebagai lebih daripada "unit pengguna", model itu harus 
diterbalikkan, sehingga penjangkauan diri menjadi tingkatan pertama, tingkatan yang 



menentukan tujuan, sebelum makan, minum, dan mencari tempat berlindung. Objektif dalam hal 
ini adalah untuk meningkatkan kelajuan dan kadar penggunaan di kalangan manusia. Eksploitasi 
manusia satu dimensi yang dilakukan dengan memasarkan perspektif manusia satu dimensi 
adalah suatu yang merosakkan individu itu sendiri dan masyarakat mereka; baik dari segi 
pembangunan masyarakat dan perkembangan etika serta amalan perniagaan (Boulanouar & 
Boulanouar, 2013). 
 
Penerimaan Muslim terhadap model Maslow 
 

Perbincangan berikutnya akan memberi gambaran umum mengenai penerimaan model 
ini di kalangan ahli akademik Muslim. Penerimaan mungkin berbeza-beza, dari positif tanpa kritis, 
hingga memurnikan pendekatan kritis.  
 

Ali (1995) tidak mengkritik model Maslow seperti itu, sebaliknya membahas pendekatan 
kemanusiaan sebagai kuasa ketiga (setelah psikoanalisis dan tingkah laku). Beliau melihat 
psikologi kemanusiaan sebagai tindak balas terhadap kekurangan (“nyahkemanusiaan besar-
besaran”, hlm. 55) model-model sebelumnya (psikoanalisis dan tingkah laku), berusaha untuk 
meletakkan kepentingan yang lebih tinggi kepada manusia dengan menempatkannya di pusat 
perbincangan. “Manusia mempunyai kemampuan yang tidak terbatas untuk pertumbuhan dan 
peningkatan diri; secara ringkas, manusia adalah tuhannya sendiri. Akibatnya, tujuan 
kemanusiaan adalah menghabiskan masa dan usaha untuk menjelaskan apa yang seseorang 
mampu lakukan, lebih daripada membicarakan apa hakikat dirinya" (hlm. 55). Ali secara tepat 
mengenalpasti potensi pendekatan psikologi ini berkaitan dengan komodifikasi:  
 

Maksud pendekatan kemanusiaan dalam psikologi bagi kebanyakan pengikutnya 
selalunya mengangkat kemanusiaan sekular dan penolakan Tuhan, ditambah 
dengan komitmen penuh terhadap konsep diri. Kebebasan adalah kekuatan 
pendorong yang memberi tenaga kepada tindakan manusia, dengan tujuan utama 
hidup adalah penghormatan diri dan penghakikian diri. Momentum model manusia 
ini didorong oleh kenyataan bahawa ekonomi negara-negara industri mula 
memerlukan pengguna (hlm. 55). 

 
Melihat kepada capaian dan kepentingannya dalam banyak sukatan pelajaran, adalah 
dijangkakan bahawa model ini mendapat perhatian dan kritikan dalam pendekatan Islamisasi 
Sains Kemanusiaan.  
 

Ibrahim Ragab, dalam makalahnya yang terbit pada tahun 1997 yang berjudul "Creative 
Engagement of Modern Social Science Scholarship: A Significant Component of the Islamisation 
of Knowledge Effort” (Keterlibatan Kreatif Kesarjanaan Sains Sosial Moden: Komponen Penting 
dalam Usaha Islamisasi Ilmu Pengetahuan) merujuk kepada versi kemaskini "Teori Metamotivasi" 
Maslow, sebagai kes yang luar biasa untuk "menerangkan dengan sangat formal apa yang jelas 
kelihatan, dalam segala hal, seperti dimensi spiritual dari kebanyakan ajaran agama ”(hlm. 44), 
bahkan merujuk kepada terminologi agama, tetapi terikat dengan“ tabu budaya masyarakat 
saintifik di mana dia berfungsi ”(hlm. 44).3 Namun, Ragab mengkritik pendekatan Maslow dalam 
menegaskan akar umbi "kehidupan kerohanian" dalam sifat biologi spesies, tidak lain hanyalah 
kehaiwanan yang lebih tinggi (hlm. 44). Ragab menyatakan: “Beliau [Maslow] dengan demikian 
meletakkan penafiannya yang tidak berasas tentang sesuatu yang bersifat kuasa ghaib 
(supernatural). Beliau memberikan pernyataan semata-mata dalam hal ini, tanpa pernah 
membuktikannya ”(hlm. 44).  
 



Khaidzir, Anwar, dan Hamsan (2011) menyebut model Maslow sebagai contoh kepusatan 
diri (self-centeredness) dalam psikologi kemanusiaan. Mereka menyimpulkan:  
 

Maslow percaya bahawa mana-mana kecerdasan manusia berpotensi untuk 
sampai ke tahap penghakikian diri, tetapi jika tingkatan dasarnya tidak dipenuhi, 
maka itu adalah kegagalan besar dalam melihat potensi manusia. Namun, 
persoalannya dapatkah seorang lelaki cerdas berjuang untuk mengalahkan 
sistem dengan kekurangan keperluan asas? Dalam kebanyakan kes, apakah 
perkara-perkara yang tidak dapat disediakan oleh keperluan asas kecerdasan? 
(hlm. 200). 

 
Dalam makalahi "The Innovation of Human Nature in Islam” (Inovasi Fitrah Manusia dalam 

Islam), Shadiya Baqutayan mengkritik aspek kerohanian yang hilang dalam perwakilan Barat 
mengenai sifat manusia, dengan Freud, Maslow dan Marx melihat "manusia sebagai haiwan yang 
sedang berkembang" (hlm. 172). 
 

Pengarang lain telah berusaha mengaitkan model tersebut dengan maqāṣid (objektif yang 
lebih tinggi dalam) Sharī'ah. Salah satu pendekatan yang sering dilihat adalah untuk mencuba 
secara pragmatik untuk menggabungkan kedua-dua model Maslow yang dikomodifikasi dan 
model maqāṣidik yang dikomodifikasi, tetapi gagal mengaitkan kedua-dua model dengan 
pandangan asal masing-masing.  
 

Memetik sebagai salah satu contoh untuk pendekatan ini adalah daripada makalah 
Zakaria dan Abdul Malek (2014) yang berjudul “Effects of Human Needs Based on the Integration 
of Needs as Stipulated in Maqasid Syariah and Maslow’s Hierarchy of Needs on Zakah 
Distribution Efficiency of Asnaf Assistance Business Programme” (Kesan Keperluan Manusia 
Berdasarkan Integrasi Keperluan seperti yang dinyatakan dalam Maqasid Syariah dan Hierarki 
Keperluan Maslow mengenai Kecekapan Pembahagian Zakat dalam Program Perniagaan 
Bantuan Asnaf). Pengarang berusaha memasukkan kategori penerima zakat ke dalam model 
hierarki keperluan Maslow ke dalam teori maqāṣid (objektif yang lebih tinggi dalam) Sharī'ah 
(disebut sebagai "keperluan"). Merujuk kepada Rosbi dan Sanep, pengarang menyamakan 
konsep Maslow mengenai penghakikian diri dengan agama, yang difahami perbezaan tingkatan 
dalam penghakikian diri Maslow (tingkatan tertinggi) dan “agama” sebagai satu “keperluan” 
(tingkatan terendah). Pengarang tidak berusaha untuk menjawab persoalan perlunya melibatkan 
model Maslow untuk skema pengedaran zakat mereka. 
 

Dalam pendekatan yang lebih kritis, Alias dan Samsudin (2005) menyatakan model 
hierarki keperluan Maslow tidak sesuai untuk menjelaskan, misalnya, tingkah laku termotivasi 
para Sahabat Nabi "dalam mengabaikan keperluan fisiologi (kehidupan) mereka untuk memenuhi 
penghakikian diri mereka (jihad) ”(hlm. 13). Mereka masih menganggap model itu relevan, tetapi 
lebih mengutamakan prinsip-prinsip menjelaskan hierarki ini dengan menggunakan prinsip-
prinsip Maqāsid al-Sharī'ah: “Selaras dengan latihan 'aqidah,' ibadah, dan akhlak di Mekah dan 
Madinah, para Sahabat secara semulajadi mengutamakan agama berbanding kehidupan, yang 
merupakan hierarki keperluan yang benar bagi umat Islam ”(hlm. 13-14). Menariknya, penulis 
menyamakan maqāṣid dengan keperluan dan bukannya objektif, sambil menambah: "Perbezaan 
yang jelas antara Maqāsid al-Sharī'ah dan teori Maslow, daripada segi intipati, adalah 
memasukkan agama sebagai keperluan asas manusia" (hlm. 10). 
 

Menjelaskan dimensi maqāṣid, Auda (2008) membuat pemerhatian yang serupa. Beliau 
menulis:  



 
Saya mendapati tahap keperluan mengingatkan kepada hierarki Abraham Maslow 
abad ke-20 mengenai objektif manusia (bukannya 'ketuhanan') atau 'tujuan asas', 
yang disebutnya, 'hierarki keperluan.' Keperluan manusia, menurut Maslow, 
merangkumi keperluan fisiologi asas dan keselamatan, cinta dan penghargaan, 
dan akhirnya, 'penghakikian diri.' Pada tahun 1943, Maslow mencadangkan lima 
tahap untuk keperluan ini. Kemudian, pada tahun 1970, beliau mengemaskini 
ideanya dan mencadangkan hierarki tujuh peringkat. Persamaan antara teori al-
Shatibi dan teori Maslow dari segi tahap tujuan adalah menarik. Lebih-lebih lagi, 
versi kedua teori Maslow mengungkapkan satu lagi persamaan menarik dengan 
teori-teori ‘tujuan’ Islam, iaitu kemampuan untuk berkembang (hlm. 8). 

 
Malangnya, belum ada sebarang percubaan untuk mengenalpasti sudut pandangan yang 
berbeza dan juga terminologinya. Maqāṣid (atau objektif lebih tinggi) Sharī‘ah didefinisikan 
sebagai nilai atau hasil duniawi lain yang direalisasikan setelah pelaksanaan dan pematuhan 
peraturan perundangan Islam secara keseluruhan. Berdasarkan penilaian mengenai sejumlah 
peraturan dan prinsip hukum tertentu, sarjana Islam yang menulis mengenai maqāṣid 
menyimpulkan bahawa objektif tertentu tercapai melalui pelaksanaan peraturan hukum tertentu - 
seperti perlindungan al-dīn (cara hidup Islam), kehidupan, akal, keturunan dan kekayaan. 
Pengamatan terhadap objektif-objektif ini berperanan dalam ijtihād, penyusunan peraturan 
hukum, dan dalam persoalan yang menentukan keutamaan tindakan. Keperluan dalam 
pemahaman motivasi, sebaliknya, agak tidak terlihat, sama ada secara fizikal atau bawaan, dan 
berada di awal (mewakili motivasi) melakukan sesuatu tindakan, ia bukanlah hasil daripada 
tindakan. Malah, tujuan Muslim dalam melakukan apa sahaja aktiviti adalah untuk mencapai 
keredaan Penciptanya dengan mengikuti perintah-perintah-Nya, tidak kira sama ada objektif yang 
disebutkan tercapai atau apakah dia tahu tentangnya terlebih dahulu. Nampaknya komodifikasi 
kedua-dua model Maslow dan model maqāṣidik bertemu pada titik ini dalam literatur. 
 
Mencari keseimbangan: Hirarki keperluan Maslow dari perspektif Islam  
 

Islam sebagai cara hidup, dihidupkan melalui Shari'ahnya, mengakui berbagai keperluan 
dan naluri manusia, naluri untuk kekal hidup dan melahirkan generasi seterusnya, begitu juga 
naluri untuk menyembah Tuhan. Ia tidak menafikan atau mengabaikan naluri dan keperluan ini. 
Ini mengajar manusia untuk menyalurkannya, melalui ketaatan terhadap peraturan Islam, ke arah 
keuntungan duniawi dan ukhrawi untuk iri sendiri serta masyarakat. Cara hidup Islam tidak 
meminta atau membenarkan pengabaian salah satu daripada naluri ini dengan mengorbankan 
yang lain.  
 

Keperluan untuk melakukan ibadah, berdoa dan berpuasa, misalnya, tidak melampaui 
kemampuan manusia, dan tidak menghalangnya daripada melanjutkan pelajaran, berniaga, atau 
menjalani kehidupan keluarga yang memuaskan. Atas sebab inilah tidak ada pembujangan 
seumur hidup (celibacy) yang dianjurkan dalam sistem Islam. Sunnah Nabi mengingatkan untuk 
mencari keseimbangan ini. Al-Bukhārī menceritakan hadis berikut daripada Nabi (S.A.W.), 
dari  Anas bin Mālik: “Tiga orang datang ke rumah isteri-isteri Nabi (S.A.W.), bertanya kepada 
mereka tentang ibadah Nabi (S.A.W.). Ketika mereka diberitahu tentang hal itu, mereka 
sepertinya meremehkannya, dan berkata: “Siapakah kita dibandingkan dengan Nabi (S.A.W.). 
Semua dosa sebelumnya dan bahkan yang bakal berlaku telah diampuni. Jadi salah seorang 
daripada mereka berkata: "Saya akan bersembahyang sepanjang malam", dan yang lain berkata: 
"Saya akan berpuasa setiap hari dan tidak berbuka", dan yang terakhir berkata: "Saya akan 
menjauhkan diri daripada wanita dan tidak akan pernah menikah." Nabi (S.A.W.) mendatangi 



mereka dan berkata: Sudahkah kamu mengatakan ini dan itu? Demi Allah, sesungguhnya aku 
adalah insan yang paling rendah hati dan takut kepada Allah di antara kamu, tetapi aku berpuasa 
dan kemudian berbuka puasa, dan aku bersembahyang dan tidur, dan aku mengahwini wanita. 
Barangsiapa yang berpaling daripada sunnahku bukan daripada kalanganku” (Al-Bukhārī, 1949: 
4476). 
 

Dalam sebuah hadis yang lebih panjang, Nabi (S.A.W.) mengatakan kepada sahabatnya 
Abū al-Dardā ': "Tubuhmu mempunyai hak atasmu, dan Tuhanmu memiliki hak atasmu, dan 
keluargamu memiliki hak atasmu, maka berpuasalah dan berbukalah, dan bersembahyanglah 
dan sertailah keluargamu, dan tunaikanlah hak setiap orang ”(al-‘Asqalānī, 209: 4903).  
 

Hadis Nabi (S.A.W.) menyatakan bahawa setiap manusia mempunyai Islam sebagai 
fitrahnya ketika dia dilahirkan. Hanya ibubapanya yang menjadikannya orang Kristian, Yahudi 
atau Magian (al-Nawawī, 158: 2658). Atas dasar ini, sifat manusia pada dasarnya sama di mana-
mana, dan sifat manusia ini mempunyai keperluan rohani yang kuat yang ingin dipenuhi. 
Pengabaian terhadap keperluan ini, seperti yang berlaku dalam budaya sekular (Barat), atau 
pemusnahannya yang lengkap (seperti yang terjadi di negara-negara komunis) menyebabkan 
ketidakseimbangan. Ketidakseimbangan juga berlaku jika fokus diberikan terhadapnya semata-
mata, seperti yang berlaku dalam beberapa agama. 
 

Islam membenarkan dan menggalakkan perdagangan, kehidupan profesional, dan 
kegiatan ekonomi. Ia menetapkan garis panduan yang jelas tentang bagaimana untuk 
mengaturnya. Berusaha dan bekerja untuk mencari pendapatan harian (ṭalab al-rizq) adalah cara 
untuk mencapai suatu matlamat tetapi ia bukan tujuan hakiki dalam hidup. Hadis berikut tentang 
keinginan pemilikan menunjukkan bahawa ia adalah sebahagian daripada fitrah manusia yang 
tidak pernah dapat mencapai kepuasan ketika berhubungan dengan harta benda. Oleh itu, ia 
tidak boleh dijadikan tujuan utama kehidupan, kerana pemenuhannya tidak mungkin berlaku, 
berdasarkan takrifan tersebut.  
 

Sekiranya Anak Adam mempunyai dua lembah yang penuh dengan harta benda, 
dia akan menginginkan yang ketiga. Hanya debu yang akan (akhirnya) memenuhi 
perut anak Adam, dan Allah mengampuni siapa yang Dia kehendaki (al-Nawawī, 
113: 1048).  

 
Kapitalisme memainkan peranan ini dengan membuat orang percaya bahawa mereka akan 
mencapai kebahagiaan memiliki atau memperoleh harta benda dan kesenangan, dengan 
demikian mengabadikan lingkaran permintaan dan penawaran, dengan hasilnya insan-insan 
yang  akhirnya dilemparkan ke dalam jurang ketidakbahagiaan yang tidak pernah berakhir - yang 
kemudian tidak dapat disembuhkan dengan "alternatif" lain yang ditawarkan dalam pasaran. Oleh 
itu, lingkaran komodifikasi diabadikan.  
 

Aspek kerohanian dalam kehidupan manusia tidak hanya diperuntukkan bagi mereka 
yang memenuhi keperluan asasnya. Islam sebaliknya mengingatkan untuk mewujudkan 
hubungan dengan Pencipta sebelum dan semasa memenuhi keperluan ini dengan menilai 
tindakan dalam lima nilai peraturan perundangan Islam.4 Ini dicapai dengan merenungkan 
hukum, misalnya, makanan yang hendak dimakan, cara membeli kereta, dan lain-lain. Selain itu, 
seorang Muslim seharusnya mengucap nama Allah (dengan membaca basmalah) setiap kali 
memulakan tindakan. Oleh itu, mereka mewujudkan hubungan (kerohanian) dengan Pencipta 
pada setiap saat dalam hidup mereka. Tambahan pula, setiap situasi yang melibatkan 
kekurangan “keperluan asas" yang disebut akan membawa kepada refleksi yang lebih 



mendalam, memanggil nama Pencipta, meminta (dengan berdoa, melakukan solat hajat,dan 
sebagainya). Situasi ini dicerminkan secara rohani dan intelektual sebagai situasi pertumbuhan 
peribadi dan ujian ketabahan; jika lulus, ia membawa kebahagiaan. Pengalaman berpuasa yang 
tinggi nilai kerohanian dalam bulan Ramadhan, yang dilakukan oleh umat Islam di seluruh dunia 
setiap tahun, menghakiki dirinya kerana keperluan makanan yang sangat asas tidak dipenuhi dari 
waktu subuh hingga senja. 
 

Konsep Islam yang paling asas seperti konsep 'ibādah (menyembah Allah), rezeki 
(ketentuan yang ditentukan oleh Allah) (SWT), tawakal (bergantung kepada Allah), dan percaya 
pada qaḍā' dan qadar (takdir) semuanya menyatakan hakikat bahawa konsep kerohanian 
merangkumi seluruh kehidupan, tindakan dan proses membuat keputusan bagi individu dan 
masyarakat. Oleh itu, penghakikian diri paling banyak berlaku di mana-mana tahap kewujudan 
manusia.  
 

Ringkasnya, idea Islam mengenai penjangkauan diri merangkumi seluruh kehidupan 
manusia dalam mana-mana aspeknya, dengan terus menjalin hubungan dengan Pencipta. 
Sistem kapitalis mempromosikan idea (secara empiris palsu) bahawa kebahagiaan terletak pada 
pengumpulan kekayaan dan kesenangan fizikal yang berbagai jenis. Oleh kerana sifat manusia 
tidak akan pernah berpuas hati dengan pemerolehan ini, manusia tidak akan pernah dapat 
mencapai kebahagiaan, sehingga kekal dalam kitaran penggunaan yang berterusan, dalam 
ketidakseimbangan rohani, mental, dan akhirnya fizikal pada individu, masyarakat, dan di 
peringkat antarabangsa. Peratusan kemurungan, penyakit mental, keganasan dan keputusasaan 
di negara perindustrian maju dan di negara lain yang mengamalkan sistem yang sama adalah 
petunjuk yang jelas bagi kemusnahan sistem ini, idea yang mendasarinya serta aplikasinya.  
 

Bertentangan dengannya, pendekatan Islam melihat kebahagiaan dalam mendapatkan 
reda dan ganjaran Pencipta di Akhirat. Oleh itu, kebahagiaan dapat dicapai dalam apa jua 
keadaan material. Walaupun konsep Islam menyedari keperluan asas manusia dan menganggap 
memenuhinya adalah satu keperluan, penghakikian kerohanian manusia berlaku dalam apa jua 
keadaan.  
 
Kesimpulan  
 
Walaupun Model hierarki keperluan Maslow telah meresap dalam banyak pengkhususan dan 
buku teks, ia telah dikritik atas pelbagai sebab yang berbeza, kerana tidak dibuktikan secara 
empirikal, kerana universalisasi model berdasarkan nilai-nilai Amerika (etnosentrisnya), kerana 
percanggahan dalaman dan sebab-sebab lain. Model berbentuk piramid yang tersebar luar itu 
bahkan tidak menggabungkan perkembangan pemikiran Maslow sendiri dalam versi lanjutan 
yang dikemaskini. 
 

Model ini digunakan dalam pengkhususan yang berbeza, seperti pemasaran, dengan 
cara yang dipersempit berbanding yang asal. Kemaskini yang ditambah oleh pengarangnya tidak 
diberi pertimbangan sewajarnya. Ini mungkin sebahagian daripada simptom masa dan zaman 
kita dan keadaan akademik di seluruh dunia bahawa semakin mudah dan cair suatu model 
berbanding versi asalnya, semakin berjaya model tersebut.  
 

Banyak kritikan berkisar tentang peranan kerohanian dalam model Maslow. Penerimaan 
Islam terhadap model tersebut tertumpu pada perkara ini. Sebilangan sarjana cuba memurnikan 
antara model Maqāṣid al-Sharī‘ah (objektif Sharī‘ah yang lebih tinggi) yang dipermudah dan 



hierarki keperluan Maslow. Artikel ini telah menunjukkan bahawa pemurnian ini tidak memberikan 
keadilan kepada kedua-dua model tersebut.  
 

Pendekatan Islam meletakkan dasar untuk mengimbangi antara keperluan material dan 
rohani dalam semua situasi kewujudan manusia, dalam masa ketepuan dan keperluan, 
kestabilan dan perubahan, kesihatan dan penyakit, kebahagiaan dan kesusahan. Oleh itu, model 
hierarki keperluan berbeza seperti Abraham Maslow tidak dapat memberikan kredit kepada realiti 
interaksi antara aspek material dan rohani manusia dalam situasi kehidupan yang berbeza, 
walaupun aspek kerohanian wajar dinamakan terlebih dahulu.  
 

Oleh itu, pengarang berpendapat dan menyimpulkan bahawa model seperti Maslow tidak 
boleh "diislamkan" dengan menambahkan atau menjatuhkan, atau berusaha 
menggabungkannya dengan model yang dihasilkan secara Islam seperti paradigma Maqāṣid al-
Sharī‘ah. 
 
Nota akhir  
 
1. Untuk melihat pelbagai kajian yang mengkritik model Maslow tentang perkara ini dan kritikan 
yang lain, lihat Yang, 2003, pp. 176-177. 
 
2. Bandingkan bahagian kritikan Islam terhadap model Maslow di bawah. 
 
3.  Lihat juga  Kerim  Edipoglu  (2006),  Islamisierung  der  Soziologie  oder Soziologisierung des 
Islam? Indigenisierungsansätze in Malaysia, Iran und der arabischen Welt, Doctoral Dissertation, 
Tübingen, p. 54. 
 
4.  Iaitu dengan menilai suatu tindakan sebagai wajib, sunat, harus, makruh dan haram. 
 
Rujukan 
 

Al-‘Asqalānī, Aḥmad ibn ‘Alī ibn Ḥajar (1986). Fatḥ al-bārī sharḥ ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Kaherah: Dār al-Rayyān 
lil-turāth. 

Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā‘īl (1993). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Damsyik: Dār Ibn Kathīr. 
Ali, A. H. (1995). The nature of human disposition: Al-Ghazali’s contribution to an Islamic concept of 

personality. Intellectual Discourse, 3(1), 51–64. 
Ali, A. J., al-Aali, A., & al-Owaihan, A. (2013). Islamic perspectives on profit maximization. Journal of 

Business Ethics, 117(3), 467–475. 
Alias, A., & Samsudin, M. Z. (2005). Psychology of motivation from an Islamic perspective. Kertas kerja 

dibentangkan di the 3rd International Seminar on  Learning  and  Motivation  (September  10–
12,  2005),  Langkawi,  Malaysia. 

Al-Nawawī, Yaḥyā Sharaf. (1996).Sharḥ al-Nawawī ‘alā Muslim. Damsyik: Dār al-Khayr. 
Alserhan, B. A. (2012). The principles of Islamic marketing. Gower: London. 
Auda, J. (2007). Maqasid al-shariah as philosophy of Islamic law. A systems approach. IIIT: Herndon. 
Auda, J. (2008). Maqasid al-shariah. An introductory guide. IIIT: Herndon. 
Baqutayan, S. (2012). The innovation of human nature in Islam. International Journal of Social Sciences 

and Education, 2(1), 162–173. 
Borgonovi, F. (2008). Doing well by doing good. The relationship between formal volunteering and self-

reported health and happiness. Social Science & Medicine, 66(11), 2321–2334. 



Boulanouar, A., & Boulanouar, Z. (2013). Islamic marketing and conventional 
marketing  theory:  A  brief  case  study  of  marketing  what  Muslim  women  wear. International 
Journal of Teaching and Case Studies, 4(4), 287–295. 

Chomvilailuk,  R.,  &  Butcher,  K.  (2013).  The  effect  of  SCR  knowledge 
on  customer  linking,  across  cultures.  International  Journal  of  Bank Marketing, 31(2), 98–114. 

Cofer, C. N., & Appley, M. H. (1964). Motivation: Theory and Research. New York: Wiley. 
De  Mooij,  M.  (2009).  Consumer behaviour and culture: Consequences for global marketing and 

advertising (2nd ed.). Los Angeles: Sage. 
Edipoglu, K. (2006). Islamisierung der Soziologie oder Soziologisierung des 

Islam?  Indigenisierungsansätze  in  Malaysia,  Iran  und  der  arabischen  Welt  (Unpublished  
Doctoral  Dissertation),  University  of  Tübingen,  Germany. 

Gambrel, P. A., & Cianci, R. (2003). Maslow’s hierarchy of needs: Does it 
apply  in  a  collectivist  culture.  Journal  of  Applied  Management  and Entrepreneurship, 8(2), 
143–161. 

Guarin, A., & Knorringa, P. (2014). New middle-class consumers in rising powers: Responsible
 consumption and private standards. Oxford Development Studies, 42(2), 151–
171. 

Habib, R. (1993). Modernising vs Westernizing the social sciences: The case of psychology. In A. M. 
Elmessiri (Ed.), Epistemological bias in the physical and social sciences (pp. 126–144). IIIT: 
London. 

Hofstede,  G.  (1984).  The  cultural  relativity  of  the  quality  of  life  concept.  Academy of Management 
Review, 9(3), 389–398. 

Hossli, P. (2007, January 29). As life situations change, so too do values. Credit Suisse Bulletin. Diperolehi 
daripada http://www.hossli.com/articles/2007/01/29/as-life-situations-change-so-too-do-values 

Jarkas, A. M., Radosavljevic, M., & Wuyi, L. (2014). Prominent demotivational 
factors  influencing  the  productivity  of  construction  project  managers 
in   Qatar.   International  Journal  of  Productivity  and  Performance Management, 63(8), 1070–
1090. 

Jerome,  N.  (2013).  Application  of  the  Maslow’s  hierarchy  of  need  theory;  impacts  and  implicatio
ns  on  organisational  culture,  human  resource  and  employee’s  performance.  International  
Journal  of  Business  and Management Invention, 2(3), 39–45. 

Keynes, J. M. (1931). Essays in persuasion. London: Macmillan. 
Khaidzir,  I.,  Anwar,  K.  H.,  &  Hamsan,  H.  H.  (2011).  Measurement  of self-

esteem:  Comparison  between  the  constructs  of  West  and  Islam.  International Journal of 
Humanities and Social Science, 1(13), 196–201. 

Koltko-Rivera,  M.  (2006).  Rediscovering  the  later  version  of  Maslow’s  hierarchy  of  needs:  Self-
transcendance  and  opportunities  for  theory,  research, and unification. Review of General 
Psychology, 10(4), 302–317. 

Korschun, D., Bhattacharya, C. B., & Swain, S. D. (2014). Corporate social responsibility, customer 
orientation, and the job performance of frontline employees. Journal of Marketing, 78(3), 20–37. 

Kotler, P., & Armstrong, G. (2015). Principles of marketing  (16th  ed.).  USA:  Prentice-Hall. 
Lee,  E.  M.,  Park,  S.,  &  Lee,  H.  J.  (2013).  Employee  perception  of  CSR activities: Its antecedents 

and consequences. Journal of Business Research, 66, 1716–1724. 
Levitt, T. (1983, May/June). The globalisation of markets, Harvard Business Review, 2–11. 
Liu, W., & Aaker, J. (2008). The happiness of giving: The time-ask effect. Journal of Consumer Research, 

35(3), 543–557. 
Loh, D., Wrathall, J., & Schapper, J. (2000). The Maslow revival: Maslow’s hierarchy of needs as a 

motivational theory, Monash University (Working Paper, 78/00). Caulfield, Vic. : Monash 
University, Faculty of Business and Economics.  

Maslow,  A (1970).  Motivation and personality (2nd ed.). New York: Harper and Row. 



Maslow,  A.  (1971).  The  farther  reaches  of  human  nature. 
http://www.humanpotentialcenter.org/Articles/FartherReaches.pdf 

Maslow, A. (1982). The journals of Abraham Maslow. USA: Lewis Publishers. 
Mukherji, P. N., & Sengupta, C. (Eds.). (2004).Indigeneity and universality in social science: A South Asian 

response. New Delhi: Sage. 
Nevis, E. C. (1983). Using an American perspective in understanding another culture: Toward a hierarchy 

of needs for the People’s Republic of China. The Journal of Applied Behavioral Science, 19(3), 
249–264. 

Nisbet, E. K., Zelenski, J. M., & Murphy, S. A. (2011). Happiness is in our 
nature:  Exploring  nature  relatedness  as  a  contributor  to  subjective  well-being. Journal of 
Happiness Studies, 12(2), 303–322. 

Ragab, I. (1997). Creative engagement of modern social science scholarship: A significant component of 
the Islamization of knowledge effort. Intellectual Discourse, 5(1), 35–49.  

Ramprasad,  K.  (2013).  Motivation  and  workforce  performance  in  Indian  industries. Research Journal 
of Management Sciences, 2(4), 25–29. 

Robbins, S. P., & Coulter, M. (2013). Management  (12th  ed.). Upper  Saddle  River, NJ: Pearson. 
Saeed, M., Ahmed, Z. U., & Mukhtar, S. (2001). International marketing ethics form an Islamic perspective: 

A value-maximization approach. Journal of Business Ethics, 32, 127–142. 
Shauki,  E.  (2011).  Perceptions  on  corporate  social  responsibility:  A  study  in  capturing  public  con

fidence. Corporate  Social  Responsibility  and Environment Management, 18(3), 200–208. 
Sheth, J., & Mittal, B. (2004). Customer behaviour: A managerial perspective(2nd Ed.). USA: Thomson 

Southwestern. 
Smith,  L.  T.  (1999).  Decolonising methodologies: Research and indigenous peoples. London: Zed 

Books. 
Smith, N. C., Read, D., & López-Rodríguez, S. (2010). Consumer perceptions of corporate social 

responsibility: The CSR halo effect (INSEAD Working Paper No. 2010/16). INSEAD Social 
Innovation Centre. 

Solomon, S., Greenberg, J., & Pyszczynski, T. A. (2004). Lethal consumption: Death-denying materialism. 
In T. Kasser & A. D. Kanner (Eds.), Psychology and consumer culture: The struggle for a good 
life in a materialistic world(pp. 127–146). Washington, DC: American Psychological Association. 

Soper, B., Milford, G. E., & Rosenthal, G. T. (1995). Belief when evidence does not support theory. 
Psychology & Marketing, 12(5), 415–422. 

Taormina, R. J., & Gao, J. H. (2013). Maslow and the motivation hierarchy: 
Measuring  satisfaction  of  the  needs.  American Journal of Psychology, 126(2), 155–177. 

Wahba, M. A., & Bridwell, L. G. (1976). Maslow reconsidered: A review 
of  research  on  the  need  hierarchy  theory.  Organizational Behavior and Human Performance, 
15, 212–240. 

Westwood,   R.   J.   (1992).   Organisational  behaviour:  Southeast  Asian perspectives. Hong Kong: 
Longman Group. 

Yang,  K.  S.  (2003).  Beyond  Maslow’s  culture-bound  linear  theory:  A 
preliminary  statement  of  the  double-Y  model  of  basic  human  needs. Nebraska Symposium 
on Motivation.49, 175–255. 

Zakaria, M., & Abdul Malek, N. A. (2014). Effects of human needs based on 
the  integration  of  needs  as  stipulated  in  maqasid syariah 
and  Maslow’s  hierarchy  of  needs  on  zakah distribution efficiency of 
asnaf  assistance  business programme. Jurnal Pengurusan, 40, 41–52. 
 

 

 

 



 

 

 

 

 


